## अन्धकार-युगीन भारत

र्मुस क्रेक

स्त० डा॰ काशीयसाद जायसवाठ स्म० व० बाद ध्ये क्ये

> गहरतर रामचन्द्र वस्ता

#### GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO.

CALL No. 934.01 Jay-Var

D.G.A. 79.



Andhahara - yugina Bharata my Ex. Kash Presed Jayaswall try Yarma, Ramachandra



# अंघकार-युगीन भारत

992 मन्वादक

रामचंद्र वर्मा



काशी-नागरीप्रचारिखी सभा द्वारा प्रकाशित संबत् १८६४

प्रथम संस्करण ]

[ मुल्य ३॥)

मूल वेसक:- डा॰ काची प्रसाद जायरावा व

Published by The Hony, Secy, N. P. Sabha, Kashi,



## CENTRAL ARCHAEOLOGICAL

Date 14-10-1958 Call No. 934.01/Jay/V

Printed by
A. Bose,
at The Indian Press, Ltd.
Benares-Bratch.

en alla ex fi el emi en

यह श्रंथ पाँच भागी में विभक्त है—(१) नाग वंश के संशोन भारत (सन् १४०-२८४ ई०); (२) वाकाटक साम्राज्य (सन् २८४-३४८ ई०); जिसके साथ परवर्ती वाकाटक राज्य (सन् ३४८-४२० ई०) संबंधी एक परिशिष्ट भी है; (३) मगथ का इतिहास (ई० ए० ३१-३४० ई०); बीर समुद्रगुप्त का भारत; (४) दिलगी भारत (सन् २४०-३५० ई०); बीर (५) गुप्त-साम्राज्य के प्रभाव। इस काल का जो यह इतिहास किर से तैयार किया गया है, वह मुख्यत: पुरागों के बाधार पर है बीर इंडियन एंटिक्वेरी के प्रधान संपादक की स्वना (उक्त पित्रका १८३२, ५०००) के धनुसार यह काम किया गया है। श्रोयुव के० के० राय एम० ए० से यह श्रंथ प्रस्तुत करने में लेखक को बी सहायता प्राप्त हुई है बीर जो कई व्यथांगी सूचनाएँ मिली हैं, उनके लिये लेखक उन्हें बहुत धन्यवाद देता है।

इसमें एक ही समय के अलग अलग राज्यों और प्रदेशों के संबंध की बहुत सी बार्ने आई हैं: धीर इसी लिये कुछ वाती की पुनकत्ति भी है। गई है। आशा है कि पाठक इसके लिये मुक्ते समा करेंगे।

२३ जुलाई १८३२।

×

×

×

×

सन् १८० ई० से ३२० ई० तक का समय अधकार-युग कहा जाता है। में यह प्रार्थना करता हुआ यह काम अपने हाथ में लेता हूँ—

"हे ईश्वर, तू मुक्ते अधकार में से प्रकाश में ले चल।"

काशीयसाद जायसवाल ।

### माला का परिचय

जोधपुर के स्वर्गीय मुंशी देवीप्रसाद जी मुंसिफ इतिहास सीर विशेषत: मुसलिम काल के भारतीय इतिहास के बहुत बढ़े ज्ञाता सीर प्रेमी ये तथा राजकीय सेवा के कामों से वे जितना समय बचाते ये, वह सब दे इतिहास का सध्ययन सीर खोज करने सथवा ऐतिहासिक प्रथ लिखने में ही लगाते थे। हिंदी में उन्होंने सनेक उपयोगी ऐतिहासिक प्रथ लिखे हैं जिनका हिंदी-संसार ने सच्छा सादर किया है।

श्रीयुक्त मुंशी देवीप्रसादजी की बहुव दिनों से यह इच्छा यी कि हिंदी में ऐतिहासिक पुस्तकों के प्रकाशन की विशेष कर से व्यवस्था की जाय। इस कार्य के लिये उन्होंने ता० २१ जून १८१८ की ३५०० के प्रक्तित मूल्य और १०५०० मूल्य के बंबई बंक लि० के सात हिस्से सभा की प्रदान किए ये थीर आदेश किया या कि इनकी आय से उनके नाम से सभा एक ऐतिहासिक पुस्तकमाला प्रकाशित करे। उसी के अनुसार सभा यह 'देवीप्रसाद ऐतिहासिक पुस्तकमाला' प्रकाशित कर रही है। पोछे से जब वंबई बंक अन्यान्य दोनों प्रेसिडेंसी बंकों के साथ सन्मिलित होकर इंपीरियल बंक के क्षा में परिश्वत हो। गया, तब सभा ने बंबई बंक के सात

हिस्सी के बदले में इम्पीरियल बंक के चौदह हिस्से, जिनके मृत्य का एक निश्चित अंश चुका दिया गया है, और खरीद लिए और अब यह पुस्तकमाला उन्हों से होनेवाली तथा स्वयं अपनी पुस्तकों की विकों से होनेवाली आय से चल रही है। मुंशी देवीप्रसादजी का वह दानपत्र काशी-नागरीप्रचारियी समा के २६वें वार्षिक विवरण में प्रकाशित हुआ है।

## विषय-सूची

#### पहला भाग

नाग वंश

## १—विषय-मवेश

## हिंदू-साम्राज्य के पुनर्सस्थापक

| विषय.  |                                   |         | da    |
|--------|-----------------------------------|---------|-------|
| 5 2.   | अञ्चात समभा वानेवाका काल          |         | 4-X   |
| § 2.   | शासाल्य-शक्ति का पुनर्वटन         |         | 4     |
| § 3-   | v. बाकाटक सम्राट् और उसके पूर्व व | ी शक्ति | 10-5  |
| § 4.   | भार-शिव                           | ****    | E     |
| § ą.   | भार-शिवों का आरंग                 | 0.000   | 30    |
| \$ 0.  | भार-शिवों का कार्य                | 1,000   | \$503 |
| \$ ≈.  | भार-शिवों का परम संक्षिप्त इतिहास | 1985    | F5-55 |
| § €.   | कुशन साम्राज्य का अव              | 100     | 4.5   |
|        | २—भार-शिव कीन थे                  |         |       |
| \$ 20. | . भार-शिष और पौराशिक उल्लेख       | S44     | 11-55 |
| 8 22.  | भार-शिव नाग वे                    | 1844    | 24-67 |

| 111 | ाय                                       |             | Sa.            |
|-----|------------------------------------------|-------------|----------------|
|     | ु १२-१३. विदिशा के नाग                   | 100         | ₹ <b>X</b> —₹= |
|     | § १४. वृष या नंदी नाग                    | 177         | ₹=             |
|     | हु १५. एक नाग लेख                        | 777         | 85-50          |
|     | ६ १६. पद्मावती                           | (444)       | 20-28          |
|     | § १७-२१. नाग के सिक्के                   | 2.2.5       | २२—२६          |
|     | हु २२. विदिशा के नागों को वंशावली        | 222         | 74-7=          |
|     | ३—ज्येष्ठ नाग वंश और वाव                 | <b>हाटक</b> |                |
|     | § २३. विदिशा के मुख्य नाग वंश का आ       | वेकार       |                |
|     | दीहित्र की मिल गया था                    | 444         | ₹==₹0          |
|     | § २४. पुरिका और चराका में नाग दौहिल      | और          |                |
|     | प्रचार प्रवरसेन                          | ***         | ₹0-17          |
|     | § २५. शिलालेखों द्वारा पुरावों का समर्थन | 175         | \$5—£X         |
|     | ४-भार-शिव राजा और उनकी                   | वंशाव       | ार्जी          |
|     | § २६. नव नाम                             | ***         | ₹4—3=          |
|     | § २६ क. सन् १७५-१८० के लगभग व            | रसेन        |                |
|     | द्वारा मधुरा में भार-शिव राज्य की स्व    | ापनाः;      |                |
|     | वीरसेन का शिलालेख                        |             | \$E            |
|     | ९ २६ स. दूसरे भार-शिग राजा               | 1654        | 85-4E          |
|     | § २७. भार-शिव कांतिपुरी श्रीर दूसरी नाग  | राज-        |                |
|     | धानियाँ                                  | -           | 4E-54          |

| प्य  |                                |           | As              |
|------|--------------------------------|-----------|-----------------|
| § 9  | १८, नय माग                     | ***       | वृक्—वृह        |
| § =  | १६, नामी बी शासन-प्रगाली       |           | \$0-00          |
| 8 :  | १९ क. नागों की शास्ताएँ        | 244       | 3₹—9⊏           |
| 8 3  | १०, प्रचरसेन का सिका जो भीरसेन | का साना   |                 |
|      | गया है                         | 9.44      | 15E-50          |
| § ;  | ११. भाव-शतक और नागों का मूल    | निवास-    |                 |
|      | स्थान                          | 22.5      | E•E₹            |
| 8 3  | १ इ१२. सन् =० से १४०ई० तक      | नागों के  |                 |
|      | शरण लेने का स्थान              | ***       | ⊏\$— <u></u> ⊏७ |
|      | ५ —पद्मावती और मगघ में इ       | ज्ञान शास | रन -            |
| \$ 3 | ६३. बनस्पर                     | 557       | E0-EE           |
| \$ 3 | ४-३५. उसकी मीति                | ***       | EE-E3           |
| 8 3  | ६. कुशनों के पहले के सनातनी स  | मृति-चिह  |                 |
|      | और कुशनों की सामाजिक नीति      | 755       | 23-53           |
| § 1  | ६ क. सन् १४०-२०० ईंग की र      | सामानिक   |                 |
| -    | अवस्था पर महाभारत              | 1 40      | F== 209         |
|      |                                |           |                 |

### ६-भार-शिवों के कार्य और साम्राज्य

ुँ ३७-३८, भार-शिवों के समय का चर्म; कुशनों के मुकाबले में भार-शिव नागों की सफलता १०२—१०७

| पय                |              |             |         |               | AS    |
|-------------------|--------------|-------------|---------|---------------|-------|
| § इह. कुरानी      | की प्रतिष्डा | और शक्ति त  | वा भार- |               |       |
| शियों क           | ग गाहस       | 100         | 277     | 200-          | 305   |
| ु ४०-४१, मा       | र-शिव शास    | न की सरसता  | 383     | -305          | -£5x  |
| ६ ४२. नाग औ       | र मालव       | 301         | ***     | 558-          | 585   |
| § ४३. दूसरे प्र   |              | ***         |         | 884-          | -330  |
| § ४४. नाग मा      |              | त स्वरूप और | विस्तार | 226-          | -55=  |
| हे ४५. नागर स     |              | ***         |         | ₹₹ <b>=</b> - |       |
| § ¥4 ∓<0.         | भूमरा मंदि   | £           | 1858    | १२६-          | 353-  |
| § ४८. नागर नि     | वत्र-कला     | 1600        | 455     | १२६-          | -230  |
| § ४६. मापा        |              | 200         | (222)   |               | 120   |
| § ४९ कि. नागर     | लिपि         |             |         | 120-          | - १३१ |
| § ५०. गंगा जी     | र यसुना      | 491         | (252)   |               | १३२   |
| हु प्रश्. गी की व | पवित्रता     | ***         | 1888    | 197-          | 一支基本  |

#### दूसरा भाग

बाकाटक राज्य ( सन २४८-२८४ ई० )

#### ७- वाकाटक

| 15 | पूर-पूप, बाकाटक और उनका महस्त        | 134-525   |
|----|--------------------------------------|-----------|
|    |                                      | \$85-\$88 |
|    | ५६-५७ क. बाकाटकों का मूल निवास-स्थान | \$XX\$XE  |

| राप                                                |
|----------------------------------------------------|
| ५ च. किलकिला गवनाः अशुद्ध पाठ है १४८—१५०           |
| ६ प्रह. विष्वयक्ति २५० – १५२                       |
| § ६०. राजधानी ··· १५३—१५५                          |
| ८-वाकाटकों के संबंध में लिखित प्रमाण और            |
| उनका काल-निर्णय                                    |
| ु ३१-६१ क. बाकाटक शिलालेख १४५-१६३                  |
| § ६२. बाकाटक-वंशायली १६३—१६६                       |
| ६ ६३. शिलालेसी के ठाँक होने का प्रमाना १६७         |
| § ६४. बाकाटक इतिहास में एक निश्चित बात १६७—१६⊏     |
| § ६५-६८. वाकाटक इतिहास के संबंध में पुराणों        |
| के उल्लेख ••• १६८-१७३                              |
| ६६६. बारंभिक गुप्त इतिहास से मिलान:                |
| लिच्छवियों का पतन काल १७३ — १७८                    |
| ९—वाकाटक साम्राज्य                                 |
| § ७०, चंद्रगुप्त ब्रितीय और परवत्ती बाकाटक १७६-१०० |
| ६ ७१-७२, बाकाटक-साम्राज्य-काल ··· १८०-१८१          |
| ९ ७३. वासाटक-साम्राज्य-संबदन १८१—१८९               |
| § ७३ क. बाबाटक प्रांत, मेकला श्रादि १८३—१८४        |

| विषय                                  | Ţ                                      | 3 |
|---------------------------------------|----------------------------------------|---|
| ६ ७४. महिपो और तीन मित्र प्रजातंत्र   | १८६—१८८                                |   |
| § ७५. मेक्सा                          | 1 \$48                                 |   |
| ६ ७६-७६ क. कोसला: नेपथ या परार        | देश १८६—१६१                            |   |
| § ७७. पुरिका और वाकाटक साम्राज्य      | १६१—१६२                                |   |
| § ७⊏. सिहपुर का पादव वंश              | १६२—१६५                                |   |
| § ७६. बाकाटक काल में कुशन             | १६५—१६६                                |   |
| § ⊏०. याकाटक श्रीर पूर्वी पंजाब       | १६६१६=                                 |   |
| ुँ ⊏१. राजपृताना और गुजरात; वहाँ के   | तेते सम्बद                             |   |
| नहीं था                               | {E={EE                                 |   |
|                                       | ************************************** |   |
| § दर, दक्षिमा                         |                                        |   |
| § =३. श्रासिस भारतीय साम्राज्य की आ   | वश्यकता २०२२०४                         |   |
| § द४. बाकाटकों को कृतियाँ             | 30x-30X                                |   |
| § ८५. तीन बड़े कार्यं, अलिल भारतीय    | सम्माज्य                               |   |
| की कल्पना, संस्कृत का पुनसदार,        | सामा-                                  |   |
| जिक पुनस्दार                          | fox200                                 |   |
| § ह्नइ. कला का पुनरुद्धार             | २०=२१०                                 |   |
| § ८७. सिक्के                          | २११                                    |   |
| ्र ८८. पाकाटक शासन-प्रमाली            | २११                                    |   |
| ्रें द्वहः अधीनस्य राज्य और साम्राज्य | २१२—२१३                                |   |
| है हु, धार्मिक सत और पवित्र अवशिष्ट   | 983                                    |   |

#### १०-परवर्त्ती वाकाटक काल संबंधी परिशिष्ट और वाकाटक संवत्

| 5 | €₹. 5 | पवरसेन बिती     | य और न    | रद्रसेन    |         | *** | 284- | 388-       |
|---|-------|-----------------|-----------|------------|---------|-----|------|------------|
| 3 | 89.   | नरेंद्रसेन के क | ष्ट के दि | 7          |         |     | -385 | -555       |
| S | E4. 9 | विद्योषेण दि    | वीय और    | वेवसेन     | ſ.,     | *** | 225- | -224       |
| 8 | EY. F | रिषेण           |           |            |         | 122 | 224- | -25x       |
| S | E4-E  | ६. दूसरे याः    | हाटक सा   | ब्राज्य व  | व विस्त | 1   | 558- | - २२६      |
| § | E0-1  | ००. परवर्त्ती   | वाकाट     | की की      | संपद्मत | IT  |      |            |
|   |       | और कला          | ٠,        |            |         |     | २२६- | -630       |
| 5 | 102.  | वाकादक पुर      | सवार .    | 22         |         | *** |      | २३०        |
| 8 | 202   | क. याकादवे      | ते का व   | वंत, ल     | गभग ।   | गन् |      |            |
|   |       | 440 to          |           |            |         |     | २३०— | २३३        |
|   |       | सन २            | ४८ ई० व   | वाला स     | विन     |     |      |            |
| ş | 202.  | वाकाटक सिव      | के। पर वे | संवत्      |         | ar. | २३३- | 848        |
| 8 | 203.  | गिजायाला रि     | क्रानेख   |            |         |     | 548- | <b>REW</b> |
| S | 208.  | पुरत संवत् अं   | र वाका    | <b>145</b> |         |     |      | 534        |
| 3 | 304-  | १००. सन् २      | es to a   | गाले संब   | त् का द | व   | 734- | 5×5        |
|   |       |                 |           |            |         |     |      |            |

#### तीवरा भाग

मगध और गुप्त भारत

§ १०६. पाटलियुव में स्राप्त भीर लिच्छ्यों ... २४३—२४५

| 548<br>548<br>548 |
|-------------------|
| 548               |
|                   |
| २५७               |
|                   |
|                   |
| <b>74</b> =       |
| २६२               |
| २६५               |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
| 385               |
|                   |
| २७०               |
| २७२               |
| २७३               |
| २७७               |
|                   |
| 250               |
| २८०<br>२८१        |
|                   |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | dâ                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ma .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -                                       |
| § १२०, कनक या कान कीन वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (A) |
| § १२६. पाराणिक उल्लेख का समय और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वान                                     |
| श्चायवा क्रमक का उदय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २८६२८७                                  |
| § १३०, समुद्रगुप्त और वाकाटक साम्राज्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २८७—२८८                                 |
| १३ आर्यावर्त्त और दक्षिण में सस्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | प्रमाप्त के युद्ध                       |
| ६ १३१, समुद्रगुप्त के तीन सुद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                         |
| § १३२, कीशांची का सुद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २८६२६२                                  |
| ूँ १३३. दूसरा कार्न<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 384-38x                                 |
| § १३४-१३५. दक्षिणी भारत की विजय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 339-439                                 |
| § १३५ क. केलायर भीलवाला सुद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 328-30X                                 |
| § १३६, दूसरा आर्थापत्तं सुद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |
| § १३७. एरन का सुद्ध ···                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 30X-300                                 |
| ह १३८. एस एक प्राकृतिक बुद-चंत्र मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 300-30E                                 |
| Married Control of the Control of th | ३०≡—३०€                                 |
| ६ ११६. सहरेन<br>६ १४०-१४० क. आयोगचे के राजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |
| ६ १४१, आयावस मुद्रों का समय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | \$53\$54                                |
| १ १४१, जामानस तुका का तनन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | = प्रजातंत्रों का                       |
| १४ —सीमा शांत के शासकों और हिं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | E dalling in                            |
| अधीनता स्वीकृत करना, उनका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पासायक                                  |
| वर्णन और द्वीपस्य भारत का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | प्रधीनता                                |
| स्वीकृत करना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                         |
| ६ १५० लीमा प्रांत के संबंद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 38x-385                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |

| पय   |                                         |     |       | ZB           |
|------|-----------------------------------------|-----|-------|--------------|
| 8    | १४३, काश्मीर तथा देवपुत्र वर्ग और उन    | ŒŢ. |       |              |
| - 73 | अधीनवा स्थीकृत करना                     |     | 3315- | -320         |
| §    | १४४. मासानी सम्राट् और कुरानों का अधीन  | वा  |       |              |
| ñ    | स्वीकृत करना                            | M   | 350-  | -378         |
| §    | १४५, प्रवातंत्र और समुद्रगुप्त .        |     | 328-  | -379         |
| §    | १४६-१४६ क. वैशिष्यिक प्रमाण .           |     | 384-  | -330         |
| 8    | १४६ स१४७. ग्लेब्ड् शासन का वर्श न .     |     | 330-  | <b>-</b> ₹₹  |
| §    | १४८. म्लेच्छ राज्य के प्रांत            | **  |       | 234          |
| 8    | १४६, पैरासिक उल्लेखी का सत              |     | 335-  | <b>-₹₹</b> 0 |
|      | द्वोपस्य भारत                           |     |       |              |
| §    | १४६ क. द्वोपस्य भारत और उसकी मान्यता    |     | 330-  | -₹¥0         |
| 8    | १५०-१५१, समुद्रगुप्त और प्रीपस्य भारत . | 55  | 320-  | - ₹¥0        |
| ş    | १५१ क. हिंदू भादर्श                     |     | \$80- | -3×E         |
| (7)  |                                         |     |       |              |

#### चाया भाग

दक्तिगी भारत और उत्तर तथा दक्तिगा का एकीकरण

#### १५ - आंत्र (सातवाहन) साझाज्य के अधीनस्थ सदस्य या सामंत

| S | १५२-१५३. साम्राज्य-सुगी | की वैशागिक    | वासना | \$4.5\$44. |
|---|-------------------------|---------------|-------|------------|
| S | १५४. अधीनस्य खांत्र सौर | श्री-पार्यतीय | ***   | \$44.—\$4c |
| 8 | १५५-१५६. श्रामीर        | ***           | ***   | 346-348    |

| विषय                             |                   | 58           |  |
|----------------------------------|-------------------|--------------|--|
| अधीतस्य या भृत्य आंध्र           | कें।न ये और उ     | नका इतिहास   |  |
| § १५७-१५८. चुड                   | 444               | que-\$\$?    |  |
| § १५६-१६०. सप्रदासन्             | ब्रोर सातवाहनी    | :वर          |  |
| उसका प्रमान                      | ***               | ३६२—३६६      |  |
| § १६१. युद्ध लेगा और स           | ।तयाहमा की जा     | à            |  |
| मलवली शिलाले                     |                   |              |  |
| स्चक है                          | 277               | ३६६—३६६      |  |
| § १६२. मलपञ्जी का कर्द           | या चुदु-स         | वाओ          |  |
|                                  | हुए में           | ··· \$00\$05 |  |
| § १६३, केंद्रिन्य                |                   | \$09—\$0\$   |  |
| § १६४-१६६. आभीर                  |                   | ३७३३७६       |  |
| श्रीपाबतीय कीन थे और उनका इतिहास |                   |              |  |
| § १६७. श्रीपर्वत                 | 30                | \$0\$—\$05   |  |
| § १६=-१६६, आंत्र देश             | के ओपर्यत         | PT           |  |
| इच्याकु-वंश                      | ***               | \$u=-\$EY    |  |
| § १७०-१७२, दक्किंग श्री          | र उत्तर का पारर   | परिक         |  |
| प्रभाव                           | 355               | 325-325      |  |
| § १७२ क. भीपनंत और वें           | गीवाली कला        | ३८६—३६०      |  |
| १६—पञ्च                          | और उनका स         | [ब           |  |
| ८ का का भारतीय इतिहास            | में पल्लवी का स्थ | F3F-12F      |  |

| विषय                                   | ās.                                    |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| § १७४. पल्लबी का उदय नागी के स         | ामंती के                               |
| रूप में हुआ था                         | \$E\$—\$E4                             |
| § १७४, सन् ३१० ई० के लगभग नाग          |                                        |
| — <b>ম্</b> জায় —                     |                                        |
| § १७६, पल्लब कीन वे                    | ************************************** |
| § १७७. पल्लाव · · · ·                  | Kod- Aok                               |
| § १७⊏, पल्लव राज-चिह्न                 | Ask                                    |
| § १७६-१८२. धर्म महाराजाधिराज           | *** Aux-Aso                            |
| § १८२-१८४. आरंभिक पल्लवी की गंसा       |                                        |
| § १८४ क. आरंभिक पल्लव राजा लाग         | x4£-x40                                |
| § १८५. नवलड ···                        | 455                                    |
| § १८६–१८७, परलवी का काल-निरूपना        | v?c-v??                                |
| १७ - दक्षिण के श्रधीनस्य या भृत्य      | वाद्याण राज्य                          |
|                                        | Contraction Ministry                   |
| गंग और कदंब                            |                                        |
| § १८८, ब्राग्रम् गंग-वंश               |                                        |
| § १८६, दक्तिण में एक ब्राह्मण अभिजात-त | T YEV-YEL                              |
| § १९०-१६३. आरंभिक गंग वंशावली          | x\$x-x\$E                              |
| § १६४-१६६. केकिशिवरमंन                 | *** *********                          |
| § १६७, वाकाटक भावना                    |                                        |
| ६ १६८, गंगी की नागरिकता ···            | XX0-XX5                                |

| विषय                                 | 2a           |
|--------------------------------------|--------------|
| § १६६. कदंव लाग                      | ¥¥8          |
| § २००-२०२. उनके पूर्वज               | xxx-xxx      |
| § २०३. कंग और कदबों की स्थिति        | XXX-XXQ      |
| § २०४. एक भारत का निर्माण            | *** ***      |
| पाँचवाँ भाग                          |              |
| उपसंहार                              |              |
| १८गुप्त-साम्राज्य-बाद के             | परिणाम       |
| § २०५. समुद्रगुप्त की शांति खीर समृत | <b>a</b> -   |
| बाली नीति •••                        | " ARE-RAY    |
| § २०६-२०७. उच्च राष्ट्रीय दृष्टि     | " ANS-ARA    |
| § २०८–२०६. तमुद्रगुप्त के भारत का    | बीज-         |
| वपनकाल                               | AAA—AAE      |
| § २१०-२१२. वृसरा पद्य                | ¥¥£—¥¶¶      |
| परिग्रिष्ट क                         |              |
| ( do 8€0-8≤≤ )                       |              |
| दुरेहा का वाकाटक स्तंभ और नव         | ना तथा भूभरा |

#### ( भूमरा ) के मंदिर दुरेश का जमिलेख ... ... ४६७ —४७० स्थानी का पारस्परिक खंतर ... ४७१ — ४७२

मुमरा को उत्कीर्या इंटें ... ४७२-४७४

विषय

नवना

ā8 भाकुल देव YOY भर और भार से बुक्त स्थान नाम YO'L इस चेत्र में अनुसंधान देशना चाहिए 204 वयंस्ता ... YUN-YUS ... YUE-YUU पार्वती ग्रीर शिव के मंदिर नचना के मंदिरी का समय नई खावें YEO प्राचीन राजकुलों के संबंध में स्थानीय अनुअतियाँ

#### परिशिष्ट ख

ये श्रम्ड-श्रम्

" RES-RES

### मयुरशर्मन् का चंद्रवही-वाला शिलालेख परिश्चिष्ट ग

40 840-844

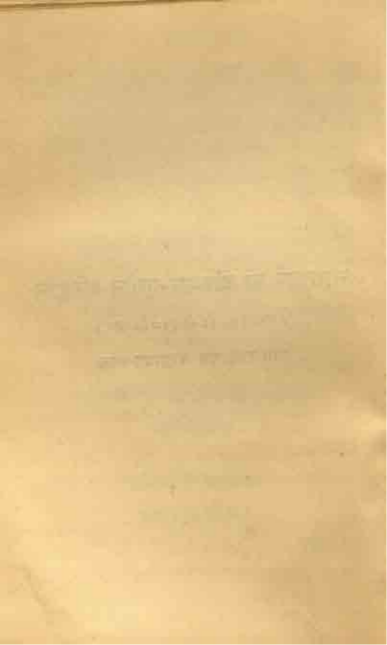
चंद्रसेन और नाग-विवाह यब्दानुक्रमणिका

do 6-80

## भारतवर्ष का अंधकार-युगीन इतिहास

(सन् १५० ई० से ३५० ई० तक)

नाग-वाकाटक चाम्राज्य-काल



### पहला भाग

#### नाग वंश

(सन् १५० ई० से २८४ ई० तक)

द्याश्वमेधावस्य-स्तानाम् सार-शिवानाम् ( उन मार-शिवो का, जिन्होने दर अश्वमेश यह सीर उनके संत में स्रयस्य स्तान किए ये—वाकाटक राजकोय दान-संवंधी तासपह। )

### १ विषय-प्रवेश

हिंद्-साम्राज्य के पुनर्सस्थापक

\$ १ डाक्टर विसेंट रिमध ने अपने Early History
of India ( भारत का आरंभिक इतिहास ) नामक
ग्रंथ के श्रेतिम संस्करण ( १-६२४ )
अज्ञात समक्षा जाने में भी भीर उसके पहलेवाले संस्कवाला काल रखों में भी कहा है—

(क) "कम से कम यह बात तो स्पष्ट है कि क्रुशन राजाओं में बासुदेव अंतिम राजा घा जिसके अधिकार में भारत में बहुत विस्तृत प्रदेश थे। इस बात का सूचक कोई चिद्र नहीं मिलवा कि उसकी मृत्यु के उपरांत उत्तरी भारत में कोई सर्व-प्रधान शक्ति वर्त्तमान थी।" ( पृ० २-६० )

(स्व) "संभवतः बहुत से राजाओं ने सपनी स्वतंत्रता स्वापित की वी और ऐसे राज्य स्वापित किए वे जिनका बोड़े हो दिनों में अंत हो गया था.......परंतु सीसरी शताब्दी के संबंध में ऐतिहासिक सामग्री का इतना पूर्ण प्रभाव है कि यह कहना ग्रसंभव है कि वे राज्य कीन बे प्रथमा कितने थे।" (पृ० २६०)

(ग) "कुशन तथा आध्र राजवंशों के नाश (सन् २२० वा २३० ई० के लगभग) धीर साम्राज्य-भोगी गुप्त राजवंश के दत्यान के बीच का समय, जो इसके प्राय: एक सी वर्ष बाद है, मारतवर्ष के समस्त इतिहास में सबसे अधिक ध्रेयकारमय युगों में से एक है।" (ए० २-६२)

दूसरे शब्दों में, जैसा कि डा॰ बिंसेंट रिमध ने ए॰ २-६१ में कहा है, भारतवर्ष के इतिहास में यह काल विलकुल मादा या अलिखित है— उसके संबंध की कोई बात हात नहीं है। आज तक सभी लोग यह निराशापूर्ण बात बराबर चुपचाप मानते हुए चले आए हैं। इस संबंध में जो कुछ सामधी उपलब्ध है, उसका अध्ययन और विचार करने पर मुक्ते यह पता चलता है कि ऊपर कही हुई इन तीनों बातों में से एक भी बात न तो मानी जा सकतों है और न वह भविष्य में फिर कभी दोहराई जानी चाहिए।

जैसा कि हम आगे चलकर बतलावेंगे, इस विषय की सामग्री पर्याप्त है और इस समय के दी विभागों के संबंध का इतिहास हिंदू इतिहास-बेचाओं ने वैज्ञानिक कम से ठीक कर रखा है।

ें २, यह कथन पूर्ण रूप से असत्य है कि साम्राज्य-भागी गुप्तों के उदय से पहले भारत में कोई एक सर्व-प्रधान शक्ति नहीं भी और न इस पश्च का सम भर साग्राम्य राक्ति को के लिये स्थापन या मंडन ही हो सकता प्रमध्यम है। हिंदू साम्राज्य-पुनर्घटन का आरंभ चै।थी शताब्दों में समुद्रगुष्त से नहीं माना जा सकता और न बाकाटकी से ही माना जा सकता है जो इससे प्राय: एक शताब्दी पूर्व हुए थे; बल्कि उसका आरंभ भार-शिवों से होता है जो उनसे भी प्राय: पचास वर्ष पूर्व हुए थे। डाक्टर विंसेंट समय के इतिहास में वाकाटकों के संवंध में एक भी पंक्ति नहीं है और न किसी दूसरी पाठ्य पुस्तक में भार-शिवों के संबंध में ही एक भी पंक्ति है। यदापि इन दीनों राजवंशों का मुख्य इतिहास भनो भौति से प्रमागित नाम्रलेखों तया शिलालेखीं में वर्तमान है, और जैसा कि इस आगे चलकर बतलावेंगे, पूर्ण रूप से पुराणों में भी दिया हुआ है भीर उसका समर्थन सिक्कों से भी होता है, ता भी किसी ऐतिहासिक या पुरातस्य संबंधी सामयिक पत्र में भार-शिवों के संबंध में लिखा हुआ कीई लेख भी मैंने नहीं देखा

है। इस चूक और उपेचा का कारण यही है कि पत्तीट तथा और लोगे। में, जिन्होंने शिला-जेखों और तामलेखों का संपादन किया है, उन लेखों की पढ़ ती डाला है, पर उनमें दी हुई पटनाओं का अध्ययन नहीं किया है। और विंसेंट स्मिथ ने भारत के इतिहास का सिंहावलोकन करते समय, इस काल की फ्लीट तथा कीलहाने का अनुकरण करते हुए. विलक्कल छोड़ दिया है; और इसी लिये यह कह दिया गया है कि इस काल की घटनाओं का कुछ भी पता नहीं चलता। पर वास्तविक बात यह है कि भारतीय इतिहास के धीर बहुत से कालों की तुलना में यह काल असाधारण रूप से घटनापूर्य है। डा॰ फ्लीट ने बाकाटक शिलालेखों कादि का अनुवाद करते समय प्रथम प्रवरसेन की महवरपूर्ण उपाधि "सम्राट्" थीर "समस्त भारत का शासक" वक का उल्लेख महीं किया है जो उपाधियाँ उसने चार अरवसेध यह करने के उपरांत धारण की थीं और जो किसी राजा के सम्राट् पद पर पहुँचने की सचक हैं।

र 'सम्राह' की व्याख्या के सम्बन्ध में देखे। मस्त्य पुराया, अध्याय १२३, श्लोक १५। वर्ती श्लोक ६-१४ में भारतवर्ष की सीमाएँ, जी विस्तृत या विद्याल भारत और द्वीपों से मुक्त भारत की सीमाओं से मिन्न हैं, [देखों § १४६ (क) ] दी हुई हैं और सम्राह्म पासाव में 'समस्त इत्स्तम्' या भारत का सर्व-प्रधान शासक होता था।

\$ 3. जैसा कि हम अभी आगे चलकर बतलावेंगे, वाकाटक राजवंश के सम्राट् प्रवरसेन का राज्याभिषेक सम्माट्
समुद्रगुप्त से एक पोड़ी पहले हुआ था;
और प्रवरसेन केवल आयांवर्त्त का ही
उनके पूर्व की शक्ति
नहीं, बिल्क यदि समस्त दिचिया का नहीं
तो कम से कम उसके एक बहुत बड़े अंश का सम्राट् अवश्य
या और वह समुद्रगुप्त से ठीक पहले हुआ था। बह इसी बाद्याय
सम्राट् वाकाटक प्रवरसेन का पद था जो समुद्रगुप्त ने उसके
पोते कद्रसेन प्रथम से प्राप्त किया था; और यह वही कद्रसेन है
जिसका उन्लेख इलाहाबादवाले स्तंम में समुद्रगुप्त की राजमीतिक जीवनी में दी हुई सूची के अंतर्गत कद्रदेव। के नाम से
हुआ है और जो आयींवर्त्त का सर्वप्रधान शासक कहा गया है।

§ ४. जैसा कि वाकाटकी के संवंध के शिलालेखी
तथा ताम्रतेखीं आदि से धीर पुराणों से भी प्रकट होता है,
समुद्रगुप्त से पहले प्राय: साठ वर्ष तक वाकाटकों के हाथ में
सारे साम्राज्य का शासन और सर्वप्रधान एकाधिकार था;
धीर वहीं अधिकार उनके दाय से निकलकर समुद्रगुप्त के
हाथ में चला आया था। हम यह बात जान-बूक्तकर कहते
हैं कि वाकाटकों के हाथ में सारे साम्राज्य का शासन धीर
सर्वप्रधान एकाधिकार था; क्योंकि उन लोगों ने वह एकाधिकार उन भार-शिवों से प्राप्त किया था जिनके राजवंश ने

१ देखा जागे ह ६४.

गंगा-तट पर दस अश्वमेध यह किए ये और इस प्रकार बार बार आयोवर्त्त में अपना एकछत्र साम्राध्य होने की थे। यहाँ यह कहने की धावश्यकता नहीं है कि ये अश्वमेध यह कुशन साम्राध्य का नाश करके किए गए ये। इन साम्राध्य स्वक कुत्यों का यह सनातनी हिंदुओं के दंग से लिखा हुआ इतिहास है और यह सिद्ध करता है कि कुशन साम्राध्य का किस प्रकार नाश हुआ था और कुशन लोग किस प्रकार उत्तरोत्तर नमक के पहाड़ों की तरफ उत्तर-पश्चिम की और पीछे हटाए गए थे।

ूँ ५. सम्राट् प्रवरसेन ने अपने लड़के गैातमीपुत्र का विवाह भार-शिव वंश के महाराज भवनाग की कस्था के साध

भार-शिव किया था। वाकाटक राजवंश के इतिहास में यह घटना इतने अधिक महत्त्व की थी कि यह उस वंश के इतिहास में सन्मिलित कर ली गई थी और वाकाटकी के सभी राजकीय लेखी आदि में इसका बार बार उल्लेख किया गया है। इन उल्लेखों में कहा गया है कि इस राजनीतिक विवाह के पूर्व भार-शिवों के राजवंश ने गंगा-तट पर, जिसका अधिकार उन्होंने अपना पराक्रम प्रदर्शित करके प्राप्त किया था, दस अश्वमंध यहा किए थे और उनका राज्याभिषेक गंगा के पविश्व जल से

१ हमने इस शब्द का विदेशी रूप "कुशन" ही प्रहण करना डीक समभ्या है।

हुआ था। भार-शिवो ने शिव को अपने साम्राज्य का मुख्य या प्रधान देवता बनाया था। भार-शिवी ने गंगा-नट पर जिस स्थान पर दस अरवमेध यज्ञ किए थे, वह स्थान मुक्ते काशों का दशाश्वमेघ नामक पवित्र पाट धीर चेत्र जान पड़ता है जो भगवान शिव का लैकिक निवास-स्वान माना जाता है। भार-शिव लेंग मृत्तव: बंधेलखंड के निवासी थे और दे गंगा के तट पर इसी रास्ते से पहुँचे होंगे. जिसे बाजकल हम लोग "दिच्या का प्राचीन मार्ग" कहते हैं भीर जो विंग्यवासिनी देवी के विंग्याचल नामक कस्बे (मिरजापुर, संयुक्त प्रांत) में आकर समाप्त होता है। वनारस का जिला कुशन साम्राज्य के एक सिरे पर था। वह उसकी पश्चिमी राजधानी से बहुत दूर या। यदि विभय पर्वत से उठनेवाली कोई नई शक्ति मैदानों में पहुँचना चाहती और यदि वह ववेलखंड के रास्ते से नहीं बस्कि बुंदेलस्बंड के किसी भाग में से होकर जाती ता वह गंगा-तट पर नहीं बस्कि यमुना-तट पर पहुँचती। वाकाटकी के मूल निवास-स्थान से भी इस बात का कुछ सूत्र मिलता है। प्राचीन काल में वागाट (वाकाट) नाम का एक कस्वा या और उसी के नाम पर वाकाटक वंश ने अपना नाम रखा था। हमने इस कस्ये का पता लगाया है और बत बुंदेलखंड में बोड़छा सभ्य के उत्तरी भाग में है; श्रीर ऐसा जान पड़ता है कि वाकाटक लोग भार शिवों के पड़ोसी थे। इसके अतिरिक्त कुछ और भी चिद्व हैं जिनका विवेधन उनके उपयुक्त स्थानों पर किया जायगा। ये चिद्व स्मृति-स्तंभी, स्थान-नाभी और सिक्की धादि के रूप में हैं और उनसे यह सिद्ध होता है कि भार-शिवी का मूल स्थान कीशास्त्री और काशी के मध्य में था।

ह इ. प्रवरसेन प्रथम से पहले अथवा उसके समय तक आर-शिवों ने दस अरवसेच यज्ञ किए ये और स्वयं प्रवरसेन प्रथम ने भी अरवसेच यज्ञ किए थे; इस-लिये भार-शिवों का अस्तित्व कम से कम एक शताब्दी पहले से चला आता होगा। अत: यहाँ हम भे।टे हिसाब से यह कह सकते हैं कि उनका आरंभ लगभग १५० ई० में हमा था।

१४० इ० मं हुआ था।

डूँ ७, भार-शिवों ने मुख्य कार्य यह किया था कि उन्होंने
एक नई परंपरा की नींत्र डाली थी या कम से कम एक पुरानी
परंपरा का पुनरुद्धार किया था; और वह
भार-शिवों का कार्य
परंपरा हिंदू स्वतंत्रता तथा प्रधान राज्याधिकार की थी। हमारे राष्ट्रीय धर्मशास्त्र "मानवधर्मशास्त्र"
में कहा है कि आर्यावर्त्त आर्थों का इंश्वर-प्रदत्त देश है और
स्लेंच्छी की उसकी सीमाग्री के उस पार तथा बाहर रहना

१ तुरेहा (जासे। राज्य, बचेजसंड ) में एक स्तंत्र है जिस पर "वाकाटकानाम्" झंकित है और जिसके नीचे उनका राजकीय "चक चिह्न" है। इस संघ के अंत में परिशिष्ट देखिए।

चाहिए। इस देश के पवित्र तिघान के अनुसार यह आयों का राजनीतिक तथा सार्थराष्ट्रीय जन्मसिद्ध अधिकार। था। इस अधिकार की रचा और स्थापना आवश्यक थी। भार-शिवों ने जी परंपरा चलाई थी, बाकाटकों ने उसकी रचा की थी और पीछे गुमों ने भी उसी की अत्य किया था; और चंद्रगुप्त विक्रमादित्य से लेकर बालादिख तक सभी परवर्त्ता सम्राटी ने पूर्ण रूप से उसकी रचा की थी। यदि भार-शिव न होते तो न तो गुप्त-साम्राज्य ही अस्तित्व में आता और न गुप्त विक्रमादित्य आदि ही होते।

इतिहास बहुत सुंदर रूप से सदा के लिये स्वायी
कर दिया है। आज ठक कभी इतने
गार शियो का परम
संसेप में श्रीर इतना अधिक सार-गर्भित
संदित इतिहास नहीं लिखा गया था। वह
इतिहास एक तास्रलेख की निम्नलिखित तीन पंकियों में है—
''अंशभार स्थिवेशितशिविद्येगोद्धाह नशिवसुपरितुष्टसमुत्पादितराजयंशानाम् पराक्रम आधिगत-भागोरथी-अमळजळः
मूर्जाभिषक्तानाम् दशाश्यमेथ-अवस्थरनानाम् भारशिवानाम्।'
स्थात्—''उन मार शिवो (क वंश) का, क्षित्रके राजवंश का
आरंभ इस प्रकार इस्रा गा कि उन्होंने शिव-लिग का अपने क्षेत्र गर

१ इस विचार के पेपक उदस्य है ३० में देखिए। २ प्रतीट क्रम Gupta Inscriptions ए॰ २४४ और २३६.

वहन करके शिव का मलों माँति परितृष्ट किया था—वे मार-शिव जिनका राज्याभिषेक उस मानीरथी के पवित्र जल से हुआ था जिसे उन्होंने अपने पराक्रम से प्राप्त किया था—वे मार-शिव जिन्होंने दस अक्षमेश्व यह करके जवसूथ स्नान किया था।"

ह दे, वासुदेव ग्रंतिम कुशन सम्राट् था धीर जैसा कि

मधुरावालें लेख से प्रकट होता है , उसने कुशन संवत् स्य

तक राज्य किया था। या तो वासुदेव
कुशन साम्राज्य का ग्रंत के शासन-काल के ग्रंतिम वर्षों में (सन्
१६५ ई०) धीर या उसकी सृत्यु (सन् १७६ ई०) पर कुशन
साम्राज्य का ग्रंत हो गया था। इस कुशन वंश के शासन के
ग्रंत के साथ हो साथ अश्वमेधी भार शिवों की शक्ति का
उत्थान हुआ था। जिस समय उनका उत्थान हुआ था, उस
समय उन्हें सबसे पहले कुशन साम्राज्य का हो सुकाबला
करना पड़ा था धीर उसी साम्राज्य की उन्हें तीड़ना पड़ा।

#### २. भार-ग्रिव कीन ये

ह १० जब प्रायः सी वर्षों तक कुशनों का शासन रह चुका, तब उसके बाद भार-शिव वंश का एक हिंदू राजा गंगा भार-शिव और पैरा- के पवित्र जल से अभिषिक्त होकर हिंदू गिक उल्लेख सम्राट् के पद पर प्रतिष्ठित हुआ था। इस कथन का एक महत्त्वपूर्ण अभिप्राय यह है कि बीच में

१. ल्यूडमं सूची नं० ७६ Epigraphia Indica दसनी संड: परिशिष्ट ।

सी वर्षी तक हिंदू साम्राज्य का कम भंग रहने के उपरांत वह भार-शिव राजा फिर से विधिवत समिषिक होकर शासक बना था। इस संबंध में हम इस पौराशिक बचन का उल्लेख कर देना चाहते हैं जो भारतवर्ष के तत्कालीन विदेशी राजाओं के विषय में है और जिसका अभिप्राय यह है कि वे स्रोग समिषिक राजा नहीं होते थे। वह बचन इस प्रकार है-"नैव मुद्धीभिषिकास्ते"। ऐसी अवस्था में क्या यह कभी संसद है कि पुरागा उन सूर्द्धाभिषिक राजाओं का उल्लेख छोड़ देंगे जो वैदिक संत्रों और वैदिक विधियों के अनुसार राज-सिंहासन पर अभिषिक्त हुए वे बीर जिनमें ऐसे कई राजा वे जिन्होंने साथों की पवित्र मुमि में एक दी नहीं बहिक दस दस अश्वमेच यज्ञ किए थे ? यह एक ऐसा सहत कार्य दै जो कलियुग के किसी ऐसे प्राचीन राजवंश ने नहीं किया था जिसका पुरासों ने वर्सन किया है। मला ऐसा महत्त्व-पूर्व कार्य करनेवालों का उल्लेख पुराशों में किस प्रकार खूट सकता था ? शुंगों ने दे। धश्वमेध यज्ञ किए थे भीर शुंगी का उल्लेख पुराखों की उस सूची में है जिसमें सम्राटीं के नाम दिए हैं। शातबाहनों ने भी दे। भश्वमेथ यज्ञ किए ये और पुरागों में उनका भी उल्लेख है। इस-तिये जिन भार-शिवों ने दस अरवमेश यहा किए शे, वे किसी प्रकार छोड़े नहीं जा सकते थे। और वास्तव में वे छोड़े भी नहीं गए हैं।

\$ ११. बाकाटकी के लेखी में एक भार-शिव राजा का नाम आया है; और वहाँ उसका उल्लेख इस प्रकार किया गया है—''भारशिवोमेके प्रकार किया गया है—''भारशिवोमेके (अर्थान भार-शिव राजवंश के) भहाराज श्री भव मागः'। पुराणों में आंध्रों धीर उनके सम-कालीन तुपार मुरुं ह राजवंश (अर्थान वह राजवंश जिसे आजकल हम लीग साम्राज्यभागी कुशन कहते हैं) के पतन के उल्लेख के उपरांत यह वर्णन आता है कि किलकिला के उट पर विंध्य-शक्ति का उत्थान हुआ था। यह उल्लेख बुंदेलसंह के बाकाटक राजवंश के संबंध में है धीर किलकिला वासव में पना के पास की एक नदी है'। पुराणों में विंध्य-शक्ति के आरमज

१ राय यहादुर (अच स्व०) बां० हारालाल का में इसलिये अनुग्रहीत है कि उन्होंने मुक्ते यह सचिव किया है कि किलकिला एक छाटो नदी है जो पन्ना के पास है। इसके उपरांत सतना। रीवा ) के श्रीपुत शारदाप्रसाद की छपा से मैंने यह पता लगाया कि यह नदी पन्ना के पूर्व ४ मील पर उस सब्ब पर पड़तों है जो सतना से पन्ना की ओर जाती है और आगे यह नदी पन्ना नगर तक चली गई है। अभी वक इसका वहीं पुराना नाम अचलित है। आगे चलकर इसका नाम "महाउर" है। जाता है और तब यह केन नदों में मिलती है। इसके अतिरिक्त वहीं केशिला और मेकला नाम के दूसरे स्थान है और उनके भी वहीं तत्का-लीन नाम अभी तक अचलित है जिससे इस बात का और भी मिलान मिल जाता है। उक्त स्वना मिलने के उपरांत मैंने स्वयं जाकर यह नदी देखी थी। पन्ना में सन् १८७० ई० में इस पर जो पुल बने

के शासन का महस्त्र बतलाते समय आरंभ में नाग राजवंश का वर्णन किया गया है। इस नाग राजवंश का उत्थान विदिशा में हुआ था जो शुंगों के शासन-काल में उपराज या राज-प्रतिनिधि का प्रसिद्ध निवास-स्थान या केंद्र था।

§ १२. पुराणों ने विदिशा के नाग-राकवंश की नीचे विदिशा के नाम लिखे दो भागों में विभक्त किया है—

(क) वेराजाओं शुंगी का अंत दीने से पहले हुए थे; और

(स्त्र) वे राजा जो शुंगों का ध्रंत होने के उपरांत हुए थे।

यहाँ हम यह भी बतला देना चाहते हैं कि मस्त्यपुराग और भागवत में यह बचन भाया है।—

सुश्रमांसम् प्रसद्य ( अथवा प्रयुक्त ) तं श्रुंगानाम् च = पेच य च = इहेशम् क्यित्वा तु यहं तदा । अथात्—( श्राप्त राजा ने ) सुश्रमंत् (करत् राजा ) के। बढी बनाकर, और उस्त समय श्रुंग-शक्ति का जो कुछ अवशिष्ट मा, वह सब नष्ट करके।

यह कथन उस शुंग शक्ति के संबंध में है जो अपने मूल निवास-स्थान विदिशा में क्व रही थी। उक्त स्थान पर

थ, उन पुली पर लगे हुए पत्थर भी मैंने देखे हैं, जिन पर लिखा है— "Kilkila Bridge" श्रयांत् किलकिला का पुल । १ पार्शकरर कृत Purana Text, १० ३८.

पुराणों में विदिशा के राजाओं का वर्णन है, यत: शुंगों के पहले और बाद विदिशा के जो नाग शक्तिशाली हुए थे, उनके विषय में आए हुए उरलेख का संबंध आंध्र और शावबाहन-काल से होना चाहिए, जब कि शावबाहन लोग दिख्यापय के सम्राट् होने के साथ हो साथ आर्यावर्त्त के भी सम्राट् हो गए थे; और यह काल ईसवी सन् से लगभग ३१ वर्ष पूर्व का है।

§ १३ पैराणिक वंशाविलयों के अनुसार नाग वंश में इं० पु० ३१ से पहले नीचे लिखे राजा हुए ये—

(१) शेष—'नागी के राजा', 'अपने शत्रु की राजधानी पर विजय प्राप्त करनेवाले' (ब्रह्मांड पुराख के अनुसार सुरपुर')।

(२) भे।गिन्—राजा शेव के पुत्र।

१ बिहार उड़ीसा रिसच' सीसोइटी का जरनल, पहला खंड, ए॰ ११६.

> पुष्पमित्र—राज्यारेशस्य इं० पूर्व १८८६ शुंग वंश के राजा—११२ वर्ष करव वंश के राजा—४५ वर्ष कर्ष ३१ ई० पूर्व

२ पह सुरपुर वह इंडपुर के सकता है जो आजकल सुलंदराहर जिले में इंदीरखेडा के नाम से प्रसिद्ध है, जहाँ बहुत से पे सिक्ट पाए गए है जो आजकल अपुरावाले सिक्के कहलाते हैं। देखिए A. S. R. १२; ए० ३६ की पाइ-डिप्पर्सी। (३) रामचंद्र—चंद्राह्य, वृसरे उत्तराधिकारी, अमित शेष के पात्र ।

(४) नखवान (या नखपान) — अर्थात् नहपान । यहाँ यह बात ब्यान में रखने योग्य है कि विष्णु पुराय में दी हुई सूची में यह नाम नहीं है; और इसका कारण यही जान पहता है कि लोग इसे नाग-वंश का न समक्त लें।

(५) धनवम्मेन या धर्मवर्मान्—(विष्णु पुरागा के

ब्रनुसार धर्मवर्मन् )।

(६) वंगर°—बायु पुराण धीर ब्रह्मीड पुराण में वंगर का नाम नहीं दिया है, केंद्रल यही कहा है कि वह चौथा उत्तराधिकारी था; अर्थात शेय की चौथी पीड़ों में था। संभवत: धर्म (इस सूची का पाँचवा राजा) शेष की तीसरी पीड़ों में अध्वा तीसरा इत्तराधिकारी था।

इसके उपरांत परवर्ती राजा के समय से पुरावों में निश्चित और स्पष्ट रूप से विभाग किया गया है। भागवत में तो पहले के दिए हुए नाम बिलकुल छोड़ दिए गए हैं; और वायु पुरावा तथा बसांड पुरावा में कहा गया है कि

१ में 'चड़ायु' शब्द का रामचंड से खलग नहीं मानता, क्योंकि विष्णु पुरावा में वह स्थतंत्र शब्द नहीं माना गया है।

२ यह नाम महाराज इस्तिन् के खाहवाले वास्तेल में वंगर गाँच (नागड़ के निकट ) के नाम वे मिलता है। G. I., १०१ • ६।

इसके बाद के राजा गुंग राजवंश का ग्रंत होने के उपरांत? हुए थे; अर्थात इस काल के उपरांत हुए थे, जब कि शासवाहनी ने नहपान पर विजय प्राप्त की थीं, जब वे मध्य भारत में आ गए थे भीर जब उन्होंने कण्वी भीर शुंगी पर भी विजय प्राप्त कर ली थीं। गुंग नागी के इन परवर्सी राजाबों के नाम ये हैं—

- (७) भूतनंदी या भूतिनंदी।
- ( 🖒 शिशुनंदी ।
- ( ह ) यशोनंदी—(शिशुनंदी का छोटा माई )। शेष राजाओं के नामों का उल्लेख नहीं है।

\$ १४. धारों बढ़ने से पहले यहाँ हमें यह बात समक्त रखनी चाहिए कि वायु पुराग में इन वैदिश नारों को धूपरे अर्थात् शिव का साँड़ या नंदी कहा गया है; धीर द्युंग राजवंश का चंत होने पर जो राजा हुए हैं, उनके नामों के चंत में यह नंदी शब्द मिलता है। जान पड़ता है कि जो भार-शिव उपाधि पोछे से महग्र की गई थी, वह भावत: वायु पुराग के "वृष" धीर नामों के जंत में मिलनेवाले "नंदी" शब्द से संबद्ध है।

१ भूति( भूत )निदस्ततरचापि वैदिशे त भविष्यति शु'गानि त कुलस्पान्ते । पारिविदर कृत Purana Text, १० ४६, पादि प्यणीर्थ । २ वृपान् वैदिशकांश्चापि भविष्यांश्च निवेषत । २-३७-३६०.

६ १५ इस बात का निश्चित रूप से समर्थन होता है कि शुंगी के परवर्ती ये नाग लोग ईसवी पहली शताब्दी में वर्तमान थे। पदम पवाया नामक स्थान में, जी प्राचीन पद्मावती नगरी के स्थान पर बसा है, यच मणिमद्र की एक मूर्ति है जिसका उत्सर्ग किसी सार्वजनिक संस्था के सदस्यों ने राजा स्वामिन शिव-नंदी के राज्य-काल के चौथे वर्ष में किया था। इस लेख की लिपि आरंभिक कुरानों की लिपि से पहले की है। उसमें "इ" की मात्राएँ (ि) टेढ़ी नहीं बल्कि सीधी हैं, उनका शोशा अभी अ्यादा बढ़ने नहीं पाया है। यस की मूर्तिका ढंगभी कुछ पहले का है। लिपि के अनुसार यह मुर्च्च इंसवी पहली शताब्दी की ठहरती है। यश:नंदी के बाद जिन राजाओं के नामों का उल्लेख नहीं है, उन्हीं में से शिवनंदी भी एक होगा। साधारणतः पुराखों में किसी राजवंश के उन राजाओं का उल्लेख नहीं सिलता, जे। किसी दूसरे बड़े राजा की अधीनता स्वीकृत कर लेते हैं। इससे यही बनुमान होता है कि संभवत: शिवनंदी महाराज कनिष्क द्वारा परास्त हो गया था। पुराशी में कहा गया है कि पद्मावती पर विन्वस्काणि नामक एक राजा का अधि-

१ मारत के प्रातस्य विमाग की सन् १६१५-१६ को रिपोर्ट (Archælogical Survey of India Report), पुरु १०६, लोट-संख्या ५६।

कार हो गया था: और यह शासक कनिष्क का वही प्रपराज या राजप्रतिनिधि हो सकता है जिसका नाम महाजत्रप बनसपर या (देखें। § ३३ । शिवनंदी सपने राज्याराहता के चैं। में वर्ष तक स्वतंत्र राजा या, क्यों कि उक्त लेख में उसके राज्यारे।हण का संवत् दिया है, कुशन संवत् नहीं दिया है। कुशनी के समय में सब जगह समान रूप से कुशन संवत् का ही उल्लेख होता था। राजा की उपाधि "स्वामी" ठीक उसी तरह से दी गई है, जिस तरह आरंभिक शाववाहनी के नामी के बागे लगाई जाती थी। यह शब्द सम्राट् का सूचक है और हिंदू राजनीति-शास्त्रों से लिया गया था: और मधुरा के शक राजाओं ने भी इसे प्रहण किया था। उदाहरणार्थ, स्वामी महाचत्रप शोडास के शासन-काल के ४२वें वर्ष के आमीहिनीवाले लेख में यह 'स्वामी' शब्द आया है। पर कनिष्क के शासन-काल से मधुरा में इस प्रधा का परित्यान हो गया था।

हु १६, जान पड़ता है कि भूतनेदी के समय से, जब कि
भागवत के कथनानुसार इस बंश की फिर से स्थापना या
प्रतिष्ठा हुई थी, पद्मावती राजधानी
वनाई गई थी। वहाँ स्वर्शविंदु नाम
का एक प्रसिद्ध शिवलिंग स्थापित किया गया था; और

१ देशो ल्यूडर्स (Luders) की स्वी नं ११०० में पुलुमानि। नहपान के लिये मिलाओ स्वी नं ११७४; देखी आगे § २६ (क)।

उसके सात सी वर्ष बाद भवभृति के समय में उसके संबंध में जन-साधारण में यह कहा जाता था (आस्यायते) कि यह किसी मनुष्य द्वारा प्रतिष्ठित नहीं है, बल्कि स्वयंभू है। पवाया। नामक स्थान में श्रीयुक्त गरदे ने बह बेदी हुँड़ निकाली है जिस पर स्वर्णविंदु शिवलिंग स्थापित था। वहाँ एक ऐसा नंदी भी मिला है जिसका सिर तो सीड़ का है और शरीर मनुष्य का है; और साथ ही गुप्त शैलों को कई मूर्तियाँ भी पाई गई हैं।

१ A. S. R. १६१६-१६ ए० १०० की पाद-टिप्पणी। पन्ना-वती के वर्णन के लिये देखिए खन्नुराशे का शिलालेख कि I. पहला खंड, ए० १४६। यह वर्णान (सन् १०००-१ ई०) उड्डत करने के गाम्य है। यह इस प्रकार हे— 'पृथ्वी-तल पर एक अनुपम (नगर) या जो ऊँचे ऊँचे भवनी से शोभित था और जिसके संबंध में वह लिखा मिलता है कि इसकी स्थापना पृथ्वी के किसी ऐसे शासक और नरेंद्र के द्वारा स्वर्ण और रजत पुगी के बीच में इई थी जो पन्न बंश का था। (इस नगर का) इतिहासा में उल्लेख है (बीर) पुराणों के जाता लोग इसे पद्मावती कहते हैं। पद्मावती नाम की इस परम सुंदर (नगरी) की रचना एक अमृतपूर्व कर से हुई थी। इसमें बहुत बड़े वहे और ऊँचे मबनों की पहुत सी पिक्तियों थी; इसके राजमार्गों में बड़े बड़े थोड़े दाइते में; इसकी दीवार कातियुक्त, स्वस्त्र, गुभ और गगन-मुंबी थी; वह शाकाश में बातें करती थी और इसमें ऐसे बड़े बड़े स्वस्त्र मनन थे जो गुणार-मंहित पर्वत की चोटियों के समान जान पड़ने थे।"

है १७ अब हम उन सिक्की पर कुछ विचार करते हैं को हमारी समक्त में इस आरंभिक नाग वंश के हैं। इनमें से कुछ सिक्कं साधारणतः मधुरा के नाग के सिक्के माने जाते हैं। ब्रिटिश म्युजियम में शेषदात, रामदात थीर शिशुचंद्रदात के सिक्के हैं। शेष-दात-वाले सिक्के की लिपि सबसे पुरानी है और वह ईसा-पूर्व पहली शताब्दी की है। उसी वर्ग में रामदात के सिक्के भी हैं। मेरी समक्त में ये तीनों राजा इस वंश के वही राजा हैं जो शेषनाग, रामचंद्र और शिशुनंदी के नाम से प्रसिद्ध हैं। ये तीनो अपने सिक्कों के कारण परस्पर संबद्ध हैं धीर यह बात पहले से ही मानी जा चुकी है? । जैसा कि प्रो० रैप्सन ने बतलाया है ( जरनल रायल एशियाटिक सीसाइटी, १८००, ५० ११५), शोप बीर शिशु के सिक्की का वीरसेन के सिक्की के साथ घनिष्ठ संबंध है। वीरसेन के जिस सिक्के का चित्र प्रो॰ रैप्सन ने दिया है, उसमें राज-सिंहासन के पीछे एक खड़े हुए नाग का चित्र है और राज-सिंहासन पर बैठी हुई स्त्रों की मूर्त्ति है, जो अपने कपर उठाए

१ मि॰ कारले के। इंदीरखेडा में राम (रामस) का एक ऐसा सिक्का मिला था जिसके खंत में "दात" शब्द नहीं था। A.S.R., संद १२, ९० ४३.

२ रैप्तन-जरनल रायल एश्चिमाटिक सासाइटी, १६००, पु॰ १०६

हुए दाहिने हाथ में एक यहा लिए हुए है। यह मूर्ति गंगा की जान पड़ती है। बीरसेन का एक और सिक्का है जिसका चित्र जनरल किंचम ने दिया है। उसमें एक पुरुष की मूर्ति के पास खड़े हुए नाग का चित्र है। नव नाग के सिक्कों के ढंग पर (देखे। § २०) इस नाग की मूर्ति के योग से "बीरसेन नाग" का नाम पूरा होता है। मूर्त्ति वीर-सेन की है और उसके आगे का नाग इस बात का सूचक है कि वीरसेन "नाग" है। नाग सिकों पर मुख्यत: वृष या नंदी, नाग या सांप और त्रिश्ल के चित्र ही पाए जाते हैं।

\$ १८, अब तक लोग यही मानते रहे हैं कि शिशुचंद्र-दात, शेषदात और रामदात में जो "दात" शब्द है, वह भी "दत्त" शब्द के ही समान है; पर यह बात ठोक नहीं है। यह "दात" वस्तुत: दात या दात शब्द के समान है (जैसा कि शिशुचंद्रदात में स्पष्ट रूप से दिखाई पड़ता है और जिसका अर्थ है—उदार, बिल चढ़ानेवाला, रचक और दाता)। हमारे इस कबन का एक और प्रमाग यह भी है कि इस प्रकार के कुछ सिक्कों में केवल "रामस" शब्द भी आया है, जिसके आगे दात नहीं है"।

१ J. R. A. S. १६००, ए० ६७ के सामने का प्लोट, सिन्न सं०१४।

<sup>₹</sup> A. S. I, संह १२, प्० ४३ |

\$ १ स् इसके अतिरिक्त उत्तमदात और पुरुषदात के तथा कामदात और शिवदात के भी सिक हैं (जिनका उल्लेख प्रो० रैप्सन ने जरनल रायल पशियादिक सोसाइटी १ स्००, पृ० १११ में कामदत्त और शिवदत्त के नाम से किया है) और भवदात के भी सिक हैं (जिनका चित्र जरनल रायल पशियादिक सोसाइटी, १ स्००, पृ० स्७ के प्लंट नं० १३ में है) जिसे प्रो० रैप्सन ने भी मदत्त पड़ा है. पर जो वास्तव में भवदात है। फिर उन राजाओं के भी सिक हैं जिनके नाम पुराखों में नहीं आप हैं। ऐसे राजाओं में एक राजा "शिवनंदी" भी है जिसका उल्लेख पवायावाल शिक्तालेख में है और जिसके संवंध में अब हम सहन में कह सकते हैं कि यह वहीं सिक को वाला शिवदात है।

\$ २०, इस प्रकार हमें इस राजवंश के नीचे लिखे राजाओं के नाम मिलते हैं जिनके निम्न-लिखित कमबद्ध सिक्को भी पाए जाते हैं—

(१) शेष नागराज (सिक्की पर नाम) शेषदात।

(२) रामचंद्र ..... रामदात।

(३) शिशुनंदी ..... शिशुनंद्रदात।

१ विसंट स्मिय, C. I. M., ए० १६०, १६२। २ मिलाओ विसंट स्मिय, C. I. M., ए० १६३।

(४) शिवनंदी (यह नाम शिलालेख से लिया गया है। पुरायों में जिन रा-जाकों के नाम नहीं स्नाए हैं, यह उन्हों में से एक है।)

शिवदात ।

(५) भवनंदी

(अनुस्तिखित रा-वाधों में से एक)

भवदात ।

\$ २१, हम यह नहीं कह सकते कि शिशुनान आदि आरंभिक नाग राजा मधुरा में शासन करते ये वा नहीं; क्योंकि मधुरा एक ऐसा स्थान था, जहां पद्मावतों, विदिशा, बहिच्छत्र आदि आस-पास के अनेक स्थानों से सिक्के आया करते थे। हां, पुराशों में हमें यह उच्लेख अवश्य मिलता है कि वे विदिशा में राज्य करते थे और उनमें से पहले राजा शेष ने अपने शत्रु की राजधानी जीती थी। इस विजित राजनगर का नाम नक्षानंद ने सुरपुर दिया है, इसलिये हम यह मान सकते हैं कि शेष ने इंद्रपुर नामक नगर जीता था वी आजकत जुलंदशहर जिले में है। उन दिनों यह एक बहुत महत्त्वपूर्ण नगर धार और इसी स्थान पर आरंभिक

१ प्रो॰ रेपान ने J. R. A. S., १६००, ए० १११ में इसे ''शिवदत्तं' लिखा है।

२ A. S. R., लंड १२, पु॰ ३६ की पाद-टिप्पणी ।

नाग राजाओं के कुछ सिक्के पाए गए हैं। हमें यह भी पता चलताहै कि शिवनंदी का राज्य पद्मावती तक था। जो हो, पर इसमें संदेह नहीं कि विदिशा के साथ मधुरा का बहुत पुराना राजनीतिक संबंध ही श्रीर आगे चलकर नाग राजाओं के समय में यह संबंध फिर से स्वापित हो गया था। यह माना जा सकता है कि आरंभिक नाग राजाओं ने मथुरा से चत्रपी की भगाने में बहुत कुछ कार्य किया था; और इस सिद्धांत का इस बात से खंडन नहीं हो सकता कि मथुरा में एक ऐसे राजवंश का राज्य था, जिसके राजाओं के नाम के वंत में चत्रपों के समय के बाद के सिक्की में "मित्र" शब्द मिलता है, क्योंकि ये सिक्के और भी बाद के जान पडते हैं। ।

🖇 २२ संभवतः नीचे लिखे कोष्ठक से विदिशा के नागी विदिशा के नागों को की बंशावली का बहुत कुछ ठीक ठीक वंशावली पता चल जायगा-ई० पु० ११०) शेष ई० पू० ११०-६० सिक्के मिलते हैं से ई० पू० ३१ भोगिन ई० पू० २०-० सिक्के नहीं मिलते वक राजा ते। रामचंद्र ई० पू० ⊏०-५० बहुत सिक्के मिस्रते हैं

पाँच, पर पी- धर्मवर्मान् ई० पू० ५०-४० सिक्के नहीं मिलते ढ़ियाँ चार हुई वंगर ई० पू० ४०—३१ सिक्को नहीं मिलते

१ विसंद हिमथ C. I. M., पू० १६०

सन् ३१ ई० पु० के बाद के राजाओं का समय, जो अब आगे से संभवत: पद्मावती में राज्य करते थे, इस प्रकार द्वीगा—

ई० पू० २०—१० भूतनंदी सिक्के नहीं मिलते ई० पू० १०— २५ ई० शिशुनंदी बहुत से सिक्के मिलते हैं २५— ३० ई० यशनंदी सिक्के नहीं मिलते ये वे राजा हैं जिनका पुरायों में उत्लेख नहीं है। इन्हों में शिवनंदी (उसके राज्य-काल के चौथे वर्ष के लेख में यही नाम है, पर सिक्कों में शिवदात नाम मिलता है) भी है जिसका समय सन् ५० ई० के लगभग है। किर सन् ८० से १७५ ई० तक कुशनों का राज्य था, जब कि नाग राजा लोग हटकर मध्य प्रदेश के पुरिका भीर नागपुर नंदिवर्द्धन नामक स्थान में चले गए थे (देखें। §§ ३१ क

यदि हम उक्त दोनी स्चियों को मिलाकर आरंभिक नाग राजाओं की फिर से सूची तैयार करते हैं तो हमें नीचे लिखे राजा मिलते हैं—

- (१) शेषनाग।
- (२) भागिन्।
- (३) रामचंद्र।
- (४) धर्मवर्मा ।
- (४) वंगर।
- (६) भूवनंदी।

## (७) शिशुनंदी।

( ः । यशःनंदी । इन बाठों का परस्पर जी संबंध है, वह कपर बतलाया जा युका है । (देखे । १३)

(स) से १३ वक

पुरुषदात उत्तमदात कामदात भवदात शिवनंदी या शिवदात

लेखों धीर सिक्कों के आधार पर पाँच राजा। अभी यह निश्चित नहीं है कि ये लोग किस कम से सिंहासन पर बैठे थे।

इन राजाओं का समय जगभग ई० पूः ११० से सन् ७८ ई० तक प्राय: दें। सी वर्षों का है।

## ज्येष्ठ नाग वंश और वाकाटक

§ २३. पुरागों के कथनानुसार ज्येष्ठ नाग वंश, विवाह-संबंध के कारण, वाकाटकी में मिल गया था। धीर जैसा विदिशा के मुख्य कि हम आगे चलकर बतलावेंगे, इस नाग वंश का अधिकार मत का समर्थन वाकाटकों के शिला-देखित के मिल गया था लेखी आदि से भी होता है। पुरागों में कहा है कि यश नंदी के उपरांत उसके वंश में धीर भी राजा होंगे अथवा विदिशावाले वंश में—

तसि-आन्यये भविष्यन्ति राजानस्तत्र यस्तु वै। दै।हित्राः शिशुकी नाम पुरिकायां नृपो भवत् ।। अर्थात्—इस वंश में और राजा होगे; थीर इन्हों में वह दीहित्र भी था, जिसका नाम शिशु था और जा पुरिका का राजा हुआ धारे। यहाँ "राजानस्तत्र यस्तु" के स्थान फर कुछ प्रतियों में "राजानस्तम् (याते) त्रयस्तु वैंग पाठ मिल्ता है जो स्पष्टत: अशुद्ध है, क्योंकि "अय:" शब्द के पहले "ते" शब्द की कोई आवश्यकता नहीं है; और यदि "तम्" हो तो उसका कोई अर्थ नहीं हो सकता। "त्रयः" पाठ ही मान लिया जाय, जिसके होने में मुकी संदेह है, ते। फिर उसका अर्थ यह मानना होगा कि यश:नेदी के आगे राजाओं की तीन शाखाएँ हो गई थीं, और यह अर्थ नहीं होगा कि यश नंदों के बाद तीन और राजा हुए थे, क्योंकि आसे चलकर विष्णु पुराण में कहा है कि नव नागों रेने

१ P. T. पूरु ४६, पाद-टिप्पसी २३।

२ पुरिका के लिये देशो J. R. A. S. १६००, पू० ४४५ में पार्शनंदर का Ancient Indian Historical Traditions पार्शकं लेख, पू॰ २६२। इस लेख में पुरिका का जी स्थान निश्चित किया गया है, उससे यह देशिंगाबाद जान पहला है।

३ नवनागाः पद्माक्त्याम् कांतिपुर्याम् मधुरायाम् । अनुर्यंगा प्रयाग् मागणा गुप्ताश्च भेग्न्यंति । जिस प्रकार सुप्ती के साथ मागणाः विशेषणा है, उसी प्रकार नागी के साथ विशेषण रूप से "नव" शब्द आया है। पर पुराणों में न तो गुप्ती की ही और न नागी की ही केंाई

पद्मावती, मथुरा और कातिपुरी इन तीन राजधानियों से राज्य किया था। यशःनंदी का वंश अथवा कम से कम उसको एक शाखा समाप्त हो गई और जाकर दीहिन्न में मिल गई जिसे साधारणतः लोग शिशु कहते हैं। नागों ने पद्मावती छोड़ दी थीं, और ऐसा जान पड़ता है कि प्रवल कुशन राजाओं के आ जाने के कारण ही उन्हें पद्मावती छोड़नी पड़ो होगी। पुराणों में हमें निश्चित रूप से यह उसके मिलता है कि विन्वस्काणि पद्मावती में राज्य करता था और उसका राज्य मगध तक था (देखो §§३३-३४)। अतः अब हम यह वात मान सकते हैं कि सन् ८०-१०० ई० के जगभग नाम वंश के राजा लोग मथुरा और विदिशा के बीच के राजमार्ग से हट गए थे और उन्होंने मध्य प्रदेश के अगम्य जंगलों में जाकर शरण ली थीं ( § ३१ क )।

ई २४. पुराय जय नाग शाखा का उल्लंख करते हुए
"शिशु राजा" तक पहुँचते हैं, तब वे विंध्यशक्तिवाली शाखा
पुरिका और वर्णका का उल्लेख धारंम कर देते हैं; श्रीर
में नाग दीहित और विंध्यशक्ति के पुत्र का वर्णन करते हैं
प्रवीर प्रवरतेन जिसके संबंध में वे यह कहते हैं कि बह
जन-साधारण में प्रवीर या बहुत बड़ा बीर माना जाता था।

संख्या दी गई है। अतः यदाँ इस ''नव'' राज्य का खर्थ ''नै।'' नहीं है। सकता। या ते। इसका अर्थ ''नवे या परवर्त्ती नाम'' है। सकता है या—''राजा नव के वंश के नाम''। (देखें। ६ २६)

विष्णु पुरागा में यह बात स्पष्ट रूप से कही गई है कि शिग्र थीर प्रबार दीनों मिलकर राज्य करते थे (शिधुक-प्रवंशी)। वायु पुराण में इनके लिये बहुबचन किया "भोच्यन्ति" का प्रयोग हुआ है जो द्विवचन का प्राकृत रूप हैं। भागवत में शिशुका कही नाम ही नहीं है और केवल प्रवीर का बल्लेख है। इस प्रकार यहाँ यह सिद्ध होता है कि पैराणिक इतिहास-जेखक यहाँ यह प्रकट करते हैं कि शिशु ने अपने भातामह या नाना नाग राजा का राज्य पाया था और उस दै।हित्र शिशु के नाम पर विष्यशक्ति का पुत्र प्रवीर शासन करता था। वायु पुराय और नक्षीड पुराम में जो "च=मापि" (विध्यशक्ति सुतस् चापि) शब्द भाषा है, उससे भी दोनों का मिलकर ही शासन करना सिद्ध होता है। विष्णु पुराया ने तो स्पष्ट रूप से ही शिशु को पहला स्थान दिया है धीर बायु तथा ब्रह्मांड पुराशी के वर्धनों में इसका पता केवल प्रसंग से चलता है। वायु और ब्रह्मांड पुराशों में कहा गया है कि प्रवार ने ६० वर्षों वक पुरिकांचनका में अथवा पुरिका और चगाका में? राज्य

१ प्रवीरो नाम वीयवान् ।

२ पारविटर, यु० ५०, पादटिपाणी ३१।

३ पार्शक्टर के प्राकृत रूपों "पुलका" और "चलका" का ध्यान रखते हुए और बाबु पुराग के "पुरिकाम चनकान च वै" का भी ध्यान रखते हुए यह पाड भी है। सकता है—"मोहबन्ति च समा पहिम पुरीम कांचनकान च वै"। यह चनका बही स्थान है। सकता है जिसे आज-

किया था। यह पुरिका और चयाकावाला अंतिम पाठ ही अधिक ठोक जाम पड़ता है, क्योंकि वहाँ 'और" या 'च" शब्द भी काता है। भार-शिवों और वाकादकों के इतिहास का जो विवरण शिलालेकों आदि में मिलता है (देखों ६२४), उसका भी इस मन से पूर्ण रूप से समर्थन होता है और इस विवरण से वह विवरण विलक्षण मिल जाता है।

्र २५. वाकाटक शिलालेखों। के अनुसार राज-सिंदा-सन गैतिमीपुत्र की, जी सम्राट् प्रवरसेन का पुत्र और रुद्रसेन शिलालेखों द्वारा पुराणों का समर्थन सम्राट् प्रवरसेन का पीता भी था और भार-शिव महाराज भवनाग का नाती भी था। पर यहाँ

कल नचना करते हैं। साधारणतः अवरों का इस प्रकार का निपर्यय प्रायः देखने में आता है। अभयगढ़ रियासत में नचना एक पाचीन राजधानों है जहाँ वह राजग्रह के शिलालेख और स्मृति-चिद्ध आदि पाए गए हैं। (A. S. R. २१। ६५) कैन साहित्य में भी जनकापुर का उल्लेख है, जहाँ वह राजग्रह का पुराना नाम कालाया गया है (अभि-धान राजेंद्र)। जनका का अर्थ होगा "प्रसिद्ध"। बहुत समब है कि कांचनका और चनका एक ही त्यान के दें। नाम हो। कालिका पुराण (३।१४। २।२१ वेंकदेश्वर प्रेस का संस्करण ए० २६८) में नागों को राजधानों का नाम काचनो पुरी कहा गया है; और कहा है कि वहाँ पहाड़ी पर एक गुप्त गड़ी थी (गिरिदुगोंहता)। साथ ही देखों नचना के संबंध में § ६०।

१ फ्लीट इत Gupta Inscriptions ए० २३७, २४६।

विशोध प्यान रखने की बात यह है कि वह पहले भार-शिव के माती के रूप में और तब बाकाटक की हैसियत से राज्य का उत्तराधिकारी हुआ था: श्रीर वह समुद्रगुप्त की तरह उत्तराधिकारी नहीं हुआ था जो शिलालेखों में पहले ते। गुप्त राजा कश्वलाता है और तब लिच्छिवियो का नाती। बाकाटकी के एक ताम्रतेस (बालाघाट, खंड र ए० २७०) में कहसेन प्रथम स्पष्ट रूप से भारशिव महाराज-भारशिवानाम् महाराज श्रीरुद्रसेनस्य-कहा गया है। इस प्रकार इस विषय में विष्णु पुराण का वाकाटक वंश के खेंसों से पूरा पूरा समर्थन होता है। फिर वाकाटक लेखों में ठद्रसेन प्रथम की मृत्यु के समय वाकाटक काल का एक प्रकार से अंत कर दिया जाता है और वह दूसरे वाकाटक काल से पृथक कर दिया जाता है जो पृथिवीयेगा प्रथम और उसके पुत्र तथा उत्तरा-थिकारी से आरंभ दोता है। जैसा कि हम आगे चल-कर बतलावेंगे, इसका कारण यह है कि जब समुद्रगुप्त के द्वारा रुद्रसेन परास्त होकर सारा गया, तब बाकाटकी के सम्राट् पद का अंत हो गया (देखों ६५२ की पाद-टिप्पगी)। समुद्रगुप्त ने इसे भी उसी प्रकार रुद्रदेव कहा है, जिस

<sup>&</sup>quot;भारशियानांमहाराज श्री भवनात दे।हिषस्य गीतमीपुत्रस्य पुत्रस्य वाकाटकानां महाराज श्री सद्रसेनस्य" ।

प्रकार नेपालवाले लेखों में वसंतसेन को वसंतदेव कहा
गया हैं। पृथिवीपेग प्रथम के राज्यारेहिंग के समय
इस वंश की राज्य करते हुए पूरे सी वर्ष हो गए थे;
और इसी लिये लेखों में उस पहले काल का अंत कर
दिया गया है जो स्वतंत्रता का काल था। यथा—वर्पशत
अभिवर्द्धमान कीप दंड साधन'। बायु और बद्धांड पुरागों
में कहा गया है कि विष्यशक्ति के वंश ने ६६ वर्षों तक
राज्य किया थारे। लेख में जो "सी वर्ष" कहा गया
है, वह उसी प्रकार कहा गया है, जिस प्रकार आज-कल
हम लोग कहते हैं—'प्राय: एक शताब्दी तक'। मतलब यह
कि यह बात प्रमागित हो जाती है कि मुतनंदी नाग के
बंशन ही भार-शिव कहलाते थे।

१. फ्लीट कृत Gupta Inscriptions की परवादना, पृष्ठ १८६—१६१।

जिसके वंश में बराबर पुत्र आर पात्र होते चलते थे, जिसका राजकाश और दंद वा शासन के साधन बराबर सी वर्षों तक बढ़ते चलते थे।—पलीट।

३. समाः पर्यापितं भूत्वा [ हास्वा ], पृथिवी तु गमिष्यति । (Purana Texts पु॰ ४= पाद-टिप्पशियाँ ८६, ८८)—"६६ वर्ष पूरे होने पर साम्राज्य (आगे देखां तीसरा मान ﴿ १२५) का खंत हो जायना।"

## ४. भार-शिव राजा और उनकी वंशावली

§ २६ कीशांबी की टकसाल का एक ऐसा सिक्का मिला है जो अनिश्चित या अज्ञात वर्ग के सिक्की में रखा गया है और जिस पर "[दे]व" नव नाग पढ़ा जाता है। विसंह स्मिष से अपने Catalogue of Indian Musuem के पृष्ठ २०६. ब्लेट २३ में इसका चित्र दिया है और इस चित्र की संख्या १५ और १६ है। यह सिक्का आगरा और अवध के संयुक्त प्रांतों में बाम तौर से पाया जाता है। अभी तक निश्चित रूप से यह नहीं कहा जा सका है कि इसका पहला अचर क्या है। मैंने ईसबी पहली शवाब्दी से लेकर तीसरी शताब्दी तक को लिपियों में आए हुए वैसे अचरी से उसका मिलान किया है; भीर में समभता हैं कि वह अबर "न" है। यह "न" आरंभिक कुशन डंग का है<sup>।</sup>। यह सिक्का 'नवस' है और नवस के ऊपर एक नाग या सांव का चित्र है जो फन फैलाए हुए है। यह नाग इस राजवंश का सुचक है जो इस वंश के और सिक्को पर भी स्पष्ट रूप से दिया हुआ है (देखों § २६ ख) । मैं इसे नव नाग का

र. देखों ि. । , खंड १, प्र० ३०० के सामनेवाले जोट में पंडहवें वर्ष के नं० २ ए और पैतीसमें वर्ष के नं० ७ वी में का 'न'। साम दी मिलाझों खंड २, प्र० २०५ में ७६वें वर्ष के नं० २० का 'न'।

सिक्का मानता हूँ। यहाँ जो ताड़ का चिद्व है, वह इस वर्ग के दूसरे सिक्को तथा भार-शिवों के स्पृति-चिद्वों पर भी पाया जाता है (देखी § ४६ क)।

इस सिक्कों ने मुद्रा-शास्त्र के ज्ञाताओं की चक्कर में डाल रखा हैं। यह सिक्का बहुत दूर दूर तक पाया गया है। इससे यह समभा जाता है कि जिस राजा का यह सिक्का है, वह राजा प्रमुख और प्रसिद्ध होगा और इतिहास में उसका महत्त्वपूर्ण स्थान होगा। पर अभी तक यह पता नहीं चलता था कि यह राजा कीन है। न इसका नाम ही जात होता था और न बंग हो। पर फिर भी इस राजा के संबंध में इतना अवस्य निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि—

र मिलाओ विसेंट स्मिष कृत C. I. M., ए० १६६—'ये देवस वर्ग के सिक्के, जिन पर अलग कमांक दिया गया है, चक्कर में डालने-वाले हैं। ये सिक्के आगरा और अवध के संयुक्त प्रांतों में आम तार पर पाए जाते हैं और इस तरह का एक अच्छा मिक्का, जो पहले मेरे पाछ था, इलाहाबाद जिले के के।सम नामक स्थान से आया था। इसके ऊपर के अच्चर पुराने दंग के खंडों के समान जान पढ़ते हैं। प्रो० रैप्सन ने इस पर लिखे हुए अच्चरों की देवस पढ़ा है। पहला अच्चर, जिसका आकार विचित्र है, साधारखत: 'ने' पढ़ा गया है, पर शुद्ध पाठ 'दे' जान पड़ता है। पर इस बात का किसी प्रकार पता नहीं चलता कि यह देव कीन था।"

- (१) यह राजा संयुक्त प्रांतों में राज्य करता था।
- (२) इसके सिक्के कीशांबी से निकलते थे, जहाँ ये प्राय: पाए जाते हैं; श्रीर इन सिक्कों पर कीशांबी की हिंदू टकसाल के चिद्व श्रीर तत्त्व पाए जाते हैं।
- (३) ये सिक्के उसी वर्ग के हैं, जिस वर्ग के सिक्के डा॰ स्मिथ ने Coins of Indian Musuem के २३वें प्लेट पर प्रकाशित किए हैं और जिन्हें उन्होंने ''अनिश्चित राजाओं के सिक्के" कहा है (देखी आगे § २६ ख)।
- (४) इसके सिक्के विदिशा मधुरा के नाग सिक्कों से मिलते-जुलते हैं।
- (५) इसने कम से कम २७ वर्षों तक राज्य किया था, क्योंकि इसके सिक्की पर राज्यारोह्या-संवत् ६, २० और २७ हैं।
- (६) अपने सिक्कों के कारण एक और ते। पद्मावती और विदिशा के साथ तथा दूसरी और वीरसेन तथा कै।शांबीबाले सिक्कों के दूसरे राजाओं के साथ इसका संबंध स्थापित होता है।

जैसा कि हम आगे चलकर ई २६ ख में बतलावेंगे, कैं।शांबी के सिक्के वास्तव में भार-शिव राजाओं के सिक्के हैं। इनमें से कई सिक्कों पर ऐसे नाम हैं जिनके अंत में नाग शब्द आया है। हमारे सिक्कों का यह नव नाग वही

१. विसंट स्मिथ इत C. I. M., ५० २०६।

राजा जान पड़ता है जिसके नाम पर पुरायों ने सब नाग या नव नाक राजवंश का नामकरण किया है। यही उस नव नाग राजवंश का प्रतिष्ठापक था जिस राजवंश की राजकीय उपाधि भार-शिव थो। इसके सिक्की पर के प्रचर प्राकार में वैसे ही हैं, जैसे दुविष्क वासुदेव के लेखों के प्रचर हैं; इसलिये इस यह मान सकते हैं कि यह वासुदेव का सम-कालीन था धीर हम इसका समय लगभग सन १४०—१७० ई० निश्चित कर सकते हैं।

कर सकत ह।

§ २६ क, हमें पता चलता है कि सन् १७५ या १८०
ई० के लगभग एक नाग राजा ने मधुरा में फिर से हिंदू

शन् १७५-१८० के राज्य स्थापित किया था। वह राजा
लगभग बीरसेन द्वारा बीरसेन था। बीरसेन के उत्थान
मधुरा में भारिशिव राज्य से केवल नाम वंश के इतिहास में ही
की स्थापना

नहीं, बल्कि आर्यावर्त्त के इतिहास में
भी माने एक नवीन युग का आरंभ होता है। उसके अधि-

भी माने एक नवीन युग का आरंभ होता है। उसके अधि-कौरा सिक्के उत्तरी भारत में और विशेषत: समस्त संयुक्त प्रांत में पाए गए हैं और कुछ सिक्के एंजाब में भी मिले हैं।

१. निसेट स्मिय के शब्दों में—"ये सिक्के पश्चिमाचर प्रांती और पंजाब में भी सावारयात: पाप जाते हैं।" J. R. A. S., १८६७, पु॰ ८७६। साथ ही देखेंा Catalogue of Coins in Lahore Musuem, तीसरा भाग, पु॰ १२८ राजसे C. 1. M., तीसरा भाग, पु॰ ३२-३३।

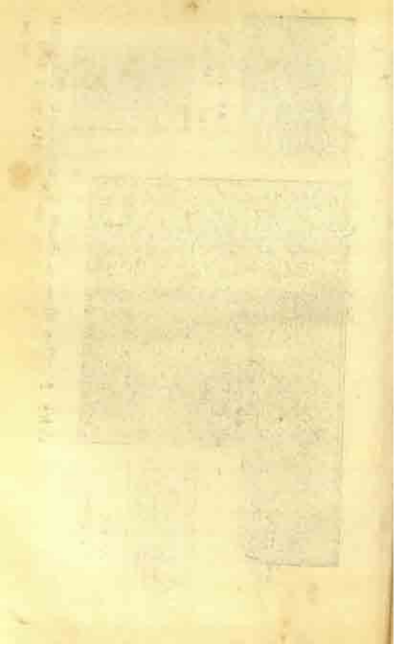


Coins of Ancient



Coins of Indian Museum क्रेंट ३३

भिष्म नाम ( इंडियन स्यूजियम ) अस्तल शयक एथियाटिक सोहाइटी १९०० ए० १७ घोरसेन



मधुरा में ता ये बहुत अधिकता से पाए जाते हैं जहां से कर्तियम को प्राय: सी सिक्के मिले थे। कारलेली की बलंदशहर जिले के इंदीरखेडा नामक स्थान में ऐसे तेरह सिक्के मिले थे। ऐसे सिक्के पटा जिले के कुछ स्थानों में, कन्नीज में तथा फर्रुखाबाद जिले के जुछ थीर स्थानों में भी पाए गए हैं। इस प्रकार यह सुचित होता है कि वह मथुरा में रहता था श्रीर समस्त भार्यावर्त्त देश्याय पर राज्य करता था। आम तीर पर उसके जो सिक्के पाए जाते हैं, वे छोटे और चीकोर होते हैं। उन पर सामने की घोर वाह का पेड़ होता है? और सिंहासन पर बैठी हुई एक मूर्त्ति होती है? (विसेंट स्मिथ C. I. M. पूर्व १८१)। जैसा कि पहले बत-लाया जा चुका है, यह ताड़ का बुच नागों का चिद्र है। जैसा कि हम भागे चलकर बतलावेंगे, यह चिद्र भार-शिवों के बन-वाए हुए स्मृति-चिद्वों आदि पर भी मिलता है ( ६ ४६ क )। इस राजा के एक और तरह के भी सिक्के मिलते हैं जिनमें को एक सिक्को का चित्र जनरहा कर्निधम ने अपने Coins of Ancient India के बाठवें प्लेट में दिया है। इसका

१. विसेंट स्मिय कृत C. I. M. पूर १६१।

२. उक्त मय प्र० १६१ ।

३. सिंहासन पर जो छुत्र बना है, उसे कुछ लोग बाय: भूल से राजमुकुट समभते हैं। (मिलाओ C. l. M., ए०१६०)।

क्रमांक १८ है। इसमें एक मनुष्य। की कदाचित बैठी हुई मूर्त्ति है जिसके हाथ में एक खड़ा हुआ नाग है। इस राजा के एक तीसरे प्रकार के सिक्के का चित्र प्रो॰ रैप्सन ने सन् १६०० के जरनल रायल एशियाटिक से।साइटो में, पृष्ठ 🚭 के सामनेवाले प्लेट में, दिया है जिसका क्रमांक १५ है। उसमें एक छत्रयुक्त सिंहासन पर एक बैठी हुई स्त्रों की मूर्चि है और सिंहासन के नीचेवाले भाग से नाग उठकर छत्र तक गया है, और ऐसा जान पड़ता है कि वह नाग छत्र को धारण किए हुए है और सिंहासन की रचा कर रहा है। यह मूर्ति गंगा की है, क्योंकि इसके दाहिने हाथ में एक घड़ा है?। सिक्के के दूसरे या पिछले भाग में ताड़ का एक बुच है जिसके दोनों ओर उसी तरह के कुछ थीर चिद्व हैं। बनावट की दृष्टि से यह सिक्का भी वैसा ही है, जैसे नव के बीर सिक्के हैं, बीर इसमें राजा की बपाधि की पृति करने के लिये नाग की मूर्त्ति दो गई है। इस पर समय भी उसी प्रकार दिया गया है, जिस प्रकार नव के

देशो यहाँ दिया हुआ 'लेट १। इसमें दिए हुए चित्र कनियम के दिए हुए चित्र के फोटो नहीं हैं, बल्कि उन्हें देखकर हाथ से तैयार किए हुए चित्र है।

२ देखे। यहाँ दिया हुआ फोट नं० १ | [उस समय के जिस उसे हुए सिक्के का चित्र फोट २३ कमांक १ में है, उसमें की खड़ी हुई मूर्चि मुक्ते गंगा की जान पड़ती हैं। ]

## जानखट में भार-शिव मृत्तियाँ, समय २०० ई० के लगभग



संभवतः मकर का सिर जिस पर वीरसेन का लेख है

मकर पर गंगा (भार-शिव का राजकीय चिद्ध) एक मंदिर के द्वार पर

सिंह-स्तंभ (भूमरा शैली)

श्रस्पष्ट मृत्ति



धीर सिक्की पर दिया गया है। नाग ते। वंश का सूचक े है थीर ताड़ का बुच राजकीय चिद्र है। कुछ सिक्की में राजसिंहासन पर के छत्र तक जो नाग बना है, उसका संभवत: दोहरा अर्घ और महत्त्व है। वह नाग वंश का सूचक ते। है ही, पर साथ ही संभवत: वह अहिच्छत्र का भी सूचक है; अर्थात वह यह सुचित करता है कि यह सिक्का अहिच्छत्र की टकसाल में उला हुमा है। इस राजा का पद्मावती की टकसाल का दला हुआ भी एक सिका है। जिस पर लिखा है-महाराज व(वि): और साथ ही उस पर मार का एक चित्र है जी वीरसेन या महासेन देवता का बाहन है। पद्मावती के नाग राजाओं के सिकों में से यह सबसे धारंभिक काल का सिक्का है (६ २७)। तील, आकार और चिद्व आदि के विचार से भी ये सब सिक्के हिंदू सिक्कों के ही हंग के हैं। यही बात हम दूसरे हंग से यो कह सकते हैं कि वीरसेन ने कुशनों के ढंग के सिकों का परित्याग करके हिंदू हंग के सिक्के बनवाए थे। फरुखाबाद जिले की विरवा तहसील के जानखट

फरुखाबाद जिल की विस्वा तहसाल के जानस्तर नामक गाँव में सर रिचर्ड बर्न ने वीरसेन का शिलालेख छत्तीस वर्ष पद्यते दस राजा का एक शिलालेख हुँद निकाला था। मि० पारजिटर द्वारा

र कनियम कृत Coins of Medioval India, जोट २, चित्र सं ०१३ और २४।

<sup>₹</sup> J. R. A. S., ₹200, 90 44₹ 1

संपादित Epigraphia Indica खंड ११, प्रo ८५ में यह लेख प्रकाशित हुआ है। कई ट्रटी हुई मूर्तियाँ और नक्काशी किए हुए पत्थर के टुकड़े हैं और यह लेख पत्थर की बनी हुई एक पशु की मूर्चि के सिर और मुँह पर खुदा है। । इसमें भी वही राजकीय चिद्र खुदे हैं जो उस सिक्के में हैं जिसका चित्र प्रो॰ रैप्सन ने दिया है। उसमें एक वृत्त का सा आकार बना है जो उन्हों सिक्कों पर बने हुए बृच के ढंग का है: और इसलिये इम कह सकते हैं कि वह गृच वाड़ का है। उसके झास-पास सजावट के खिथे कुछ और भी चिह्न बने हैं: धीर ये चिद्न भी सिक्कों पर बने हुए चिह्नों के समान ही हैं; पर अभी तक यह पता नहीं चला है कि ये चिह्न किस बात के सूचक हैं। ये राजकीय चिह्न हैं; और इसी कारगामें समभता हूँ कि ये राज्य भववा राजवंश की श्वापना के सूचक हैं। यह शिलालेख स्वामिन् वीरसेन के राज्य-काल के तेरहवें वर्ष का है (स्वामिन वीरसेन संवत्सरे १०,३)।

१ इसमें संदेह नहीं कि मूर्तियों स्नादि के ये इकड़े भार-शिय कला के नम्ने हैं। सौभाग्य से मुक्ते इनका एक फोटो मिल गया। यह भारत के पुरातत्त्व विभाग द्वारा सन् १६०६ में लिया गया था। देखी यहाँ दिया हुआ कोट ने० २। इस चित्र के लिये में पुरातत्त्व विभाग के बाइरेक्टर जनरल राय बहादुर द्याराम सहनी का घन्यवाद देता हैं। इसमें का स्तंभ मकर तीरण है। इसमें की खी की मूर्ति संगा की है जो राजकीय चिह्न है।

इसका शेव अंश इतना ट्रटा-फ्रटा है कि उससे यह पता नहीं चल सकता कि इस लेख के अंकित कराने का उद्देश्य क्या या। इस पर भीष्म ऋतु के चौथे पच की आठवीं विधि श्रंकित है।.....इसके अचर वैसे ही हैं, जैसे श्राहण्खन वांले सिक्के पर के अचर हैं। इसके अतिरिक्त और सभी वातों में वे अचर आदि हुविष्क और वासुदेव के उन शिला-खेखों के अचरों से ठीक मिलते हैं जो मधुग में पाए गए बे थीर जो डा॰ बुदलर द्वारा प्रकाशित Epigraphia Indica के पहले और दूसरे खंडों में दिए हैं। उदाहरण के लिये, इस शिलालेख की उस शिलालेख से मिलाइए, जी कुशन संबत् रू० का है और जो उक्त प्रंघ के दूसरे खंड में प्र० २०५ के सामनेवाले प्लेट पर दिया है। दोनों में ही स, क और न की खड़ी पाइबी का ऊपरी भाग अपेचाकृत मोटा है। यदापि जानखट-वाले शिलालेख में का इ कुछ पुराने ढंग का है, पर फिर भी वह कुशन संवत् ५० के उक्त शिलालेख के इसे बहुत कुछ मिलता-जुलता है। इस शिलालेख में जा मात्राएँ हैं, वे कुछ मुकी हुई सी हैं बीर वैसी ही हैं, जैसी कुशन संवत् ४ के मखुरा-बाले शिलालेख नं० ११ की तीसरी पंक्ति में सह, दासेन बीर दानम् शब्दों में हैं; अधवा कुशन संवत् १८ के शिलालेख नै० १३ की वीसरी पंक्ति में हैं बथवा दूसरी पंक्ति के 'गणाता' में झीर साय ही दूसरे शब्दों के साथ आए हुए 'ते।' में हैं और कुशन संवत् स्ट के शिलालेख ( सुखे गवाता ) में हैं। जानखट के

शिलालेख की कई बातें वासुदेव के समय के शिलालेखीं की बातों से कुछ पुरानी हैं; बीर कुछ बातें उसी समय की हैं, इसलिये हम कह सकते हैं कि यह शिलालेख कम से कम बासुदेव कुशन के समय के बाद का नहीं है।

१ डा॰ विसंद स्मिप के Catalogue of Coins में बीरसेन के जी सिक्के दिए हैं, उनका समय पढ़ने में मिल पारजिटर ने एक बाक्यांश का कुछ गलत खर्च किया है। उन्होंने यह समस्ता आ कि डा॰ स्मिथ ने यह बात मान ली है कि पीरसेन का समय अगमग सन् ३०० ई० है। पर उन्होंने इस बात पर प्यान नहीं दिया कि वीरसेन के जिन सिक्कों के चित्र कर्नियम और रैप्सन ने दिए हैं, वे तिक्के दूसरे हैं और आगे या बाद के वर्ग या विभाग में वीरसेन के नाम से जा सिक्के दिए गए हैं, वे उन सिक्कों से विलकुल खलग है। बाद-वाला बीरसेन बास्तव में प्रवरसेन है (§३०)]। इन देशनों प्रकार के सिक्की का अंतर समकते में अभाग्यवश मि० पारतिहर से वे। भूल है। गई है, उसका फल बुरा हुआ है। यद्यपि वे यह मानते हैं कि ई० पू० पहली शताब्दी से लेकर ई॰ दूसरी शताब्दी तक के शिलालेली आदि में इ अगैर व के तो यहाँ रूप मिलते हैं, पर श का यह रूप केवल ईसवी दूसरी शताब्दी के ही लेखी में मिलता है; पर फिर भी वीरसेन के समय के संबंध में मि॰ विसंट स्मिथ ने जो खनुमान किया है पर डा॰ स्मिथ का यह अनुमान उस वीरसेन के संबंध में कभी नहीं या, जिसके विषय में हम यहाँ विवेचन कर रहे हैं। ] उससे इस शिलालेख के समय का मेल मिलाने के लिये मि॰ पारितटर कहते हैं कि यह शिलालेख ईसबी तींसरी शताब्दों का होगा और बहुत संमव है कि उक्त शताब्दों के ब्रांतिम माग का हो। मि॰ पारितदर के ध्यान में यह वात कमी नहीं राजा नव की तरह धीरसेन ने भी अपने राज्य-काल के पहले वर्ष से ही महाराज के समस्त शासनाधिकार अपने

आई कि डा॰ रिमध ने देा बोरसेन माने थे। मि॰ पार्यबदर ने इस शिलालेख का समय कुछ गाद का निर्धारित करने के दे। धारण बतलाए हैं; पर उनमें से एक भी कारण जांचने पर डॉक नहीं उहरता। इनमें से एक कारण वे यह बतलाते हैं कि " की जो मात्रा अपर की ओर इन्ह भुको हुई है, वह कुशन दंग को नहीं बल्कि गुप्त दंग को है। वृत्तरा कारण ने यह बतलाते हैं कि इस शिलालेख के अचरों का ऊपरी भाग अपेताफृत कुछ मोटा है। पर सिद्धाततः भी और वल्तुतः भी मि० पार-जिटर की ये दोनों हो बातें गलत है। किसी शिलालेख का काल निर्भारित करने के लिये उन्होंने यह सिद्धांत बना रखा है कि उस शिलालेख में असरी के जा बाद के या नए हम मिलते हैं, उनका व्यवहार कव से (अर्थात् अमुक समय से) होने लगा या । इस सिद्धांत के संबंध में केवल मुक्ते ही आपत्ति नहीं है, यक्ति मुक्तते पहले और भी कुछ लोगों ने इस पर झापत्ति की है। स्वयं डा॰ फ्लीट ने एक चंद-टिप्पशी में इस पर आपत्ति की है [ E. I. ११; =६]। किसी लेख में पहले के या पुराने दंग के कुछ अद्धर भी मिल सकते हैं और उस दशा में उनका समय पहले से निश्चित समय की अपेदा और मी पुराना सिड है। सकता है। यदि मि० पारजिटर के दोनों कारण वस्तुतः डीक भी मान लिए जायें ता भी जिस सेख के ब्राइरों का वे ई० पूर पहली शताब्दी से ईसवी दूसरो शताब्दी तक के मानते हैं, और उसके बाद के नहीं मानते, उन्हीं अच्छी के आधार पर वह लेख ईसवी तीसरी शतान्दी का कभी माना नहीं वा सकता। पर वास्तविक घटनाओं के विचार से भी मि॰ पारविटर का मत भ्रमपूर्ण है। कुशन संवत् ४ के लेखों के अस्तों में मी उनका ऊपरी भाग कुछ माठा ही मिलता है।

हाथ में ले लिए थे। जानखट-वाला शिलालेख स्वयं उसी के राज्याराहण-संवत का है। पर कुशन शासन-काल में सव जगह कुशन संवत लिखनें की ही प्रधा थी। शिवनंदी के शिलालेख में भी स्वामिन शब्द का प्रयोग किया गया है, और हिंदू धर्मशाखों तथा राजनीति-शाखों के अनुसार (मनु स्,२८४;७,१६७;) इसका अर्थ होता है,—देश का सबसे बड़ा राजा या महाराज। वीरसेन ने जिस प्रकार अपने सिक्कों में किर से हिंदू पद्धति प्रहण की थी, उसी प्रकार यहाँ अपनी उपाध देने में भी उसने उसी सनातन पद्धति का अवलंबन

(देखिए Epigraphia Indica, माग २ में पू० २०३ के सामने-बाले प्लेट में का लेख नं० ११ और उससे भी पहले का अयोष्पादाला श्चांग शिलालेख को मैंने संपादित कर के J. B. O. R. S. खंड १०, पू० २०२ में छपवाया है और E. J. खंड २, पू० २४२ में प्रकाशित पभोसावाले शिलालेख, जिन्हें सभी लोगों ने ६० पू० शताब्दियों का माना है।) उनका यह मत है कि इस शिलालेख में '' को मात्राएँ कपर की ओर कुछ अधिक उठी हुई है; पर यह मत इसलिये पिलकुल नहीं माना जा सकता कि E. I., खंड २ में पू० २४३ के सामनेवाले प्लेट में पभोता का जो शिलालेख है, उसकी पहली पिक में '' की समी मात्राएँ ऐसी हैं; और इसी प्रकार के दूसरे बहुत से उदाहरण भी दिए जा सकते हैं।

१ डा॰ विंसेट स्मिष ने यह मानने में भूल को थी कि इसका समय कुशन संवत् ११३ है (C. I. M. ए० १६२); और सर स्मिड बर्न ने उसे जो १३ पड़ा था, वह बहुत ठीक पढ़ा था। किया था। कुशनों में जो बड़ी बड़ी राजकीय उपाधियाँ लिखने की प्रया थी, उसका बौरसेन ने यहाँ भी परित्याग किया है धीर अपने यहाँ की प्राचीन पारिभाषिक उपाधि हो दी है।

एक ते। ये सिक्के बहुत दूर दूर तक पाए जाते हैं: श्रीर दूसरे इस तरह की कुछ थीर भी बातें हैं जिनसे यह प्रमा-बित होता है कि बीरसेन ने मशुरा के धास-पास के समस्त स्थानों और गंगा तथा यमुना के बीच के सारे देशबाब से जो सब मिलाकर आधुनिक संयुक्त प्रांत है, कुशनों की निकाल दिया था। जुशनों के शिलालेखों, सिक्कों के समय धीर बीरसेन के शिलालेखों से यह बात निश्चित रूप से सिद्ध है। जाती है कि जुरान संवत् 🚓 के थोड़े ही दिनों बाद बीरसेन ने मधुरा पर अधिकार कर लिया वा और यह समय सन् १८०ई व के लगभग हो सकता है। अतः जानखट-वाला शिलालेख संसवतः सन् १८०-८५ के लगभग का होगा। बारसेन ने कुछ प्रधिक दिनों तक राज्य किया था। जनरल कनिंघम ने उसके एक सिक्के का जी चित्र दिया है, उस पर मेरी समक्त से उसका राज्यारे।हया-संबत् ३४ है। यदि उसका शासन-काल चालिस वर्ष मान लें ता हम कह सकते हैं कि वह सन् १७० से २१० ई० तक कुशनों के स्वान में सम्राट् पद पर था।

उससे पहले इस वंश का जो राजा नव नाग उसका पूर्वीधिकारी था, वह वासुदेव के शासन-काल में संयुक्त प्रति के पूर्वी भाग में एक स्वतंत्र शासक की मीति राज्य करता रहा होगा; और वीरसेन के शासन का दसवाँ या तैरहवाँ वर्ष बासुदेव के अंतिम समय में पड़ा होगा। इस प्रकार वह सन् १७० ई० के समभग सिंहासन पर बैठा होगा।

बौरसेन के सिक्कों और असंदिग्ध भार-शिव राजाओं के सिक्कों में जो धनिष्ठ संबंध है (\$२६ स्व), उसके सिक्कों पर मानों उसके नाम की पूर्त्ति करने के लिये नाग का जो चिह्न है, और मथुरा में उसके उत्थान और राज्य-श्वापन का जो समय है, उसको देखते हुए इस कह सकते हैं कि यह वीरसेन शिलालेखों में के भार-शिव नागों और पुराणों में के नव नागों में के आरंभिक राजाओं में से एक था।

है २६ सन् वीरसेन के संबंध में हम विवेचन कर चुके हैं

और अब हम दूसरे राजाओं के संबंध में विचार कर सकते
हैं। शिलालेखों से हमें यह पता
वृसरे मार-शिव राजा
चलता है कि भवनाग भार-शिव था
और भार-शिव राजाओं में अंतिम था। सिक्कों से पता
चलता है कि उससे पहले उसके बंश में और भी कई राजा
हो चुके थे। उन सिक्कों से यह भी पता चलता है कि
इनका वंश आगरा और अबध के संयुक्त प्रांतों में राज्य
करता था, क्योंकि वहीं थे सिक्के बहुत अधिक संख्या में
भिलते हैं; और उन्हीं सिक्कों से यह भी पता चलता है कि
कीशांवी में इन राजाओं की एक खास टकसाल थी।

सुद्राशास्त्र अथवा इतिहास के झाताओं ने अभी तक यह निश्चित नहीं किया है कि ये सिक्के किस राजवंश के हैं; और न अभी तक इन सिक्कों का पारस्परिक संबंध ही निश्चित हुआ है। इसिलिये मैं यहाँ इस संबंध में पूरा पूरा विचार करता हूँ।

इस प्रकार के सब सिक्के कलकत्ते के इंडियन न्यूजियम में हैं। ये सब दसने विभाग में रखे गए हैं और यह विभाग उत्तरी भारत के अनिश्चित फुटकर प्राचीन सिक्कों का है। इसके चौथे उपविभाग ( C. I. M. पृ० २०५, २०६ ) में नीचे लिखे सिक्कों के विवरण हैं।

क्रमांक ७, A. S. B. प्लेट नं० २३, चित्र नं० ६—डा० स्मित्र इसके वर्धान में कहते हैं कि रेखिंग या कठचरे में से एक विखन्तमा चीन निकली हुई है। बाब्धी न, पीछे की बीर अशोक लिपि का ज (?)।

क्रमांक ः A. S. B. प्लेट ने॰ २३, चित्र ने॰ १०— कठघरे के संदर एक वृत्त, जिसकी पाँच शाखाएँ या पित्रमाँ हैं और ईसवी दूसरी शताब्दी के सत्तरों में एक बासी लेख है

१. सुमीते के लिये मैंने इन सिक्कों के चित्र प्लेट नं १ पर दें दिए हैं। सिक्के आकार में कुछ छोटे कर दिए गए हैं। मुक्ते इंडि-पन म्यूनियम से आयुक्त के उपन दीचित की क्या से विशेष कर से इन सिक्कों के उप्पे मिल गए थे, जिसके लिये मैं दीचित जो का घन्य-बाद चेता है।

जिसे डा॰ स्मिथ ने "चीज" पढ़ा है। पीछे की भोर शेर भीर उसके ऊपर कठपरा या रेलिंग है। लिपि बाझी। पहले पढ़ा नहीं गया था।

क्रमांक स् A. S. B. प्लोट नं० २३, चित्र नं० ११— यह अपेचाकृत कुछ छोटा सिक्का है जिस पर बाझो अचरों में लेख है जिसे डा० स्मिथ ने "चरात" या "चराजु" ( बड़े अचरों में ) पड़ा है। पीछे की खोर चेत्र में एक बाझो अचर है जो डा० स्मिथ के नत से ल है।

कमांक १०—A. S. B. इसका चित्र डा० वि० रिमध में नहीं दिया है। इसमें भी कठचरे में एक वृत्त है। पीछे की धोर शेर खड़ा है जिसके ऊपर एक कुंबल सा बना है। उसके बगल में जी कुछ लिखा है, उसे डा० रिमच ने "त्रय नागस" पढ़ा है। त्रय के पहले यन (१) है। इसका धाकार धीर इस पर के चिद्र वैसे हो हैं, जैसे इसके बादवाले सिक्क में हैं जिसका कमांक ११ है धीर जी प्लेट नं० २३ का १२ वाँ चित्र है। इस सिक्के का चित्र भी मैं यहाँ देता हैं।

क्रमांक ११, A. S. B. प्लंट नै० २३, चित्र नै० १२— कठवरे में बृच है थीर बाझी में एक लेख है जिसे डा० स्मिय ने "रय यग गिच (ि) म त (स) ११ पढ़ा है। पीछे की ब्रोर शेर खड़ा है। उसकी पीठ पर बाझी अचर हैं जिन्हें डा० स्मिय ने निश्चित रूप से व पढ़ा है थीर जिसके नीचे एक और अचर है जिसे उन्होंने य पढ़ा है। कर्माक १२ I. M., Æ., प्लोट २३, चित्र नं० १६— डा० स्मिध ने इसका वर्धन इस प्रकार किया है—कठवर में बृच, वळ, किनारे पर कुळ लेख के चिद्ध। (यह वास्तव में सीधा या सामने का भाग है, उलटा या पोछे का भाग नहीं है।) [पीछे की और कठवरे में बृच और अस्पष्ट चिद्ध, किनारे पर बाह्यों में लेख (१) ग भेमनप (या ह)।]

इन सिक्की के वर्ग के ठीक नीचे उपविभाग नं० २ में डा० स्मिथ ने आठ और सिक्की की सूची दी है जिन्हें वे देव के सिक्के कहते हैं; पर उन पर का लेख 'देव' है या नहां, इसमें उन्हें कुछ संदेह है (१० २०६, २००, १८६)। जैता कि ऊपर वतलाया जा चुका है, ये सिक्के वास्तव में नव नाग के हैं। इन सिक्कों पर भी कठघरे के अंदर वैसा ही उच बना है, जैसा ऊपर बतलाए हुए सिक्कों में है और जिसे इन्होंने तथा मुद्राशास्त्र के दूसर बाताओं ने कोसम-चिद्र वत-लाया है (प्लेट २३, चित्र नं० १५ और १६)। इन सिक्कों में से कुछ के पिछले भाग पर ता सोड़ की मूर्ति है और कुछ पर हाथी की। सामने की भोर राजा के नाम के ऊपर एक छोटे फनवाले नाग का चित्र है।

इन सिक्की की नीचे लिखी विशेषताएँ भ्यान में रखने की योग्य हैं।

कठघर के अंदर पांच शास्त्राओं वाला जो वृत्त है, वह चित्र नं० १०, १२, १५ और १६ पर तथा कर्मांक १३ के सिक्कों पर समान रूप से पाया जाता है। नं० १२, १५ और १६ के सिक्कों का रूप और आकार एक समान है। नं० १० का सिक्का आकार में तो कुछ बड़ा है, पर उसका रूप उक्त सिक्कों के समान हो है। नं० ११ का सिक्का आकार में तो बहुत छोटा है, पर उसका भी रूप वैसा ही है। इन सिकों को देखने से यह निश्चित हो जाता है कि ये सब सिक्कों पक ही वर्ग के हैं। और फिर एक बात यह भी है कि इन सभी सिक्कों पर समय या संवत् दिया हुआ है।

क्रमांक १० के सिक्के का चित्र डा० स्मिथ ने नहीं दिया है; पर मैंने उसका ठप्पा बहुत श्यानपूर्वक देखा है और उसकी सब बातों पर विचार किया है। जिस लेख को डा० स्मिथ ने निश्चयपूर्वक क्रय नागस पड़ा है, वह स्पष्ट और ठीक हैं। इस सिक्के के एक ठप्पे का चित्र में यहाँ देता हूँ। फोटो लेने में इसका स्माकार कुछ छोटा हो गया है। इसका वास्तविक स्थाकार वहाँ हैं जो डाक्टर स्मिथ के क्रमांक १२, प्लेट २३ के चित्र नं० १३ का है। इस पर भी वही हुच का चिद्व है जो सीरों पर है। इसमें का ज कठवरे के नीचे-

१, इस सिक्के और C. I. M., प्र० २०६ के कमांक १२ के उपों के लिये में इंडियन म्यूजियम के श्रीयुक्त घन० मजुमदार के घन्य-बाद देता हैं। यथाप अचर व मेरे फोटोआफ में नहीं आया है, पर फिर भी वह मेरे उप्पे पर स्पष्ट रूप से आया है।

वाले भाग के पास से धारंभ होता है। उससे पहले धीर कोई सचर नहीं है। संभव है कि वहां और किसी प्रकार का कोई चिह्न रहा हो, पर इस संबंध में में निश्चयपूर्वक कुछ नहीं कह सकता। डा॰ स्मिष ने नागत में जिस अचर को स पढ़ा है, वह संभवतः स्य है। पीछे की छोर शेर के कपर सूर्य और चंद्रमा हैं-कोई मंडल नहीं है-जो कपर को ग्रीर उमड़े हुए हैं। इसका विशेष महस्व यहीं है कि इससे यह सिद्ध होता है कि संयुक्त प्रीत में इस प्रकार के नाग सिक्के बनते थे। अब मैं उस स्थान के संबंध में कुछ कहना चाहता हूँ तहाँ देव ( ग्रुद्ध रूप 'नव' ) वर्ग के सिक्के मिले हैं। डा० समय का मत है कि वे कोसम की टकसाल के जान पड़ते हैं, क्योंकि इस वर्ग का एक सिक्का उन्हें कीशांबी से मिला था; और उस पर बुच का जो चिद्र है, उसका संबंध कीशांबी की टकसान से प्रसिद्ध है। इस वर्ग के जिन सिक्कों के चित्र प्रकाशित हुए हैं, अब मैं उनके संबंध में अपने विचार बतलाता है।

क्रमांक द धीर स्प्लेट के चित्र नं० १० धीर ११ पर एक ही नाम धीकित है। वह चरज पड़ा जाता है। नं० द के धचर भी चरज ही पड़े जाते हैं। इसमें च धीर ज के बीच में जी र है, उसे डा० स्मिथ इसलिये पड़ना मूल गए थे कि वह दूसरे अचरों की खपेता कुछ पतना है। इस सिक्के पर पीछे की भीर प्लेट २३ चित्र नं० १० की दूसरी पंक्ति नागश पड़ी जाती है। और उसी के पीछे की ओर शेर के ऊपर २० और ८ (२८) के सूचक संक या चिह्न हैं। इस प्रकार यह सिक्का चरज नाग का है और उसके राज्यारी हत्। संवत् २८ का है। चर मंगल यह का एक नाम है।

क्रमांक ११ ( प्लोट में के चित्र नं० १२ ) पर लिखा है-(श्री) हय नागश २०, १०। डा० रिमध ने इसमें जिसे र पढ़ा है और खड़ी पाई की तरह समस्ता है, वह संभवतः श्री का एक प्रश हैं; जिसे उन्होंने य पड़ा है, वह वास्तव में ह है; बीर जिसे उन्होंने नागि पढ़ा है, वह नाग है। जिसे वह च पढ़ते हैं, उसे में २० का चिद्र समऋता हूँ और जिसे वह म समक्तते हैं, वह १० का सूचक चिद्व है। उसमें कहीं कोई त और स नहीं है और इसके संबंध में स्वयं उन्हें भी पहले से संदेह ही था। कठघरे के नीचेवाले भाग के कुछ धंश की डा॰ स्मिष कोई अचर या लेख समभते थे। पीछे की बोर अपरवाले जिस चिह्न की डा॰ स्मिथ ने व पढ़ा था, पर जिसके ठीक होने में उन्हें संदेह था, और उसके ऊपर जिसे उन्होंने य पढ़ा था, वह दोनों मिलकर साँड़ का चिह्न हैं। इस साँड के नीचे काई ब्रचर नहीं है। डा॰ स्मिय ने इसके पिछले भाग का उपरी सिरा नीचे की ओर करके पढ़ा है। उस पर का सारा लेख इस प्रकार है—श्री हयनागश ३०।

१. २० के सूचक चिद्ध के पहले एक खंडित अचर है जो संभवतः स = संवत् है।

अब हम छोटे और कम दामवाले सिक्बे पर विचार करते हैं जिसका क्रमांक ७ है और जो प्लेट ने० २३ का नवाँ चित्र है। डा किसथ ने इसके सामनेवाले भाग पर केवल एक अन्तर न पढ़ा या और पीछेवाले भाग पर प्रशोक लिपि का केवल ज पढ़ाधा। जिसे वह अशोक लिपि का ज कहते हैं, वह ६ का सूचक चिद्व या अंक है और यह राज्यारे। हता-संवत है। सामनेवाले भाग का लेख स य ड पढ़ा जाता है। यह लेख उलटी तरफ से पड़ने पर ठीक पढ़ा जाता है और सिक्की तथा मेाहरी पर के लेखें। के पढ़ने का यह कम कोई नया नहीं है। इसे दाहिनी और के इ से पढ़ना शुरू करना चाहिए। यह हथस है अर्थात् हय नाग का। इसके छोटे आकार के विचार से इसका मिलान चरज के छोटे सिक्के के साथ करना चाहिए जिससे यह मेल खाता है।

चरत के छोटे सिक्के के पोछेवाले भाग पर समय या संवत् है। डा० स्मिथ ने उसे ल पड़ा है, पर मैं कहता हैं कि वह ३० का सूचक चिद्व या श्रंक है। यह सिक्का कम मूच्य का है और चरत के बड़े सिक्के के बाद बना था।

कमांक १२ [प्लेट २३, चित्र नं० १३]—इसके सामनेवाले भाग पर, जिसे डा० स्मिथ ने भूल से पिछला भाग समम लिया है, (श्री) व (र्) हिनस लिखा है। बाई भार के इच की पत्तियों मीर की हुम के साथ मिली हुई हैं; भवांत यदि नीचे की भीर से देखा जाय तो वे बृत्त की शाखाएँ जान पड़ती हैं; भीर यदि सिक्के का ऊपरी सिरा नीचे कर दिया जाय तो वही शाखाएँ मोर की दुम बन जाती हैं। यह मोर राजा के नाम बरहिन का स्वक है। सिक्के के पिछले भाग पर भी वही बृत्त है और कुछ लेख है जिसका कुछ अंश धिस गया है। उप्पे पर जो कुछ आया है, वह मेरी समक्त में ना ग स है; अर्थात बीच का केवल ग पढ़ा जाता है और उसके पहले का न तथा बाद का स धिस गया है। जिसे डा० स्मिथ ने बल समका है, वह संभवत: ७ का धंक है और यह अंक सांड़ की मूर्ति के नीचे है।

इस प्रकार हमें नव नाग धीर वीरसेन के बाद नीचे लिखे धार राजा मिलते हैं—हथ नाग जिसने तीस वर्ष या इससे कुछ धधिक समय तक राज्य किया था। चरज नाग जिसका शासन-काल भी तीस वर्ष या इससे धधिक है; बर्हिन नाग (सात वर्ष) धीर जय नाग जिसके शासन-काल को अवधि का धभी तक पता नहीं चला है। हय नाग के सिक्के पर की लिपि सबसे अधिक प्राचीन है धीर वीरसेन के समय की लिपि से मेल खाती है। उसका समय वीरसेन के समय के ठीक उपरांत अर्थात् सन् २१० ई० के लगभग होना चाहिए। यहाँ इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि इन सभी राजाओं के सिक्को पर समय भी दिए हुए हैं और ताड़ का वृच्च भी है; धीर प्रो० रैप्सन के अनुसार वीरसेम के

सिक्के पर भी बड़ी ताड़ का दुच है। मैंने भी मिलाकर देखा है कि बीरसेन के शिलालेख में जी दुन का चिद्व है, वह भी ऐसा हो है। वह वृत्त विलकुल वैसा ही है जैसा भार-शिवों के इन सिक्कों पर है। बोरसेन का समय ता सन् २१० ई० है ही; अब यदि हम बाद के चारी राजाओं का समय श्रास्सी वर्ष भी मान लें तो उनका समय लगमग सन् २१० से २५० ई० तक होता है। ऐसा जान पड़ता है कि इन चारों में से कुछ राजाओं ने अधिक दिनों तक राज्य किया था: और जिस प्रकार गुप्त सम्राटों में छोटे लड़के राज्याविकारी हुए थे, उसी प्रकार इनमें कुछ छोटे लड़के ही सिंहासन पर बैठे होने। वाकाटक और गुप्त वंशावितयो का व्यान रखते हुए मैंने भव नाग का समय लगभग सन् ३०० ई० निश्चित किया है। भव नाग वास्तव में प्रवरसेन प्रथम का सम-कालीन या और प्रवरसेन प्रथम उधर समुद्रगुप्त का सम-कालीन वा, यद्यपि समुद्रगुप्त के समय प्रवरसेन प्रथम की अवस्था कुछ प्रथिक थी। इसलिये इन राजाओं के जो समय यहाँ निश्चित किए गए हैं, वे अप्रत्यच रूप से भव नाग के समय को देखते हुए भी ठोक ज्ञान पड़ते हैं।

सिक्की पर दिए हुए क्षेक्षी और उनकी बनावट तथा उन पर की दूसरी बातों का ध्यान रखते हुए भार-शिवी या मुख्य वंश की नव नागों की सूची इस प्रकार बनाई जा सकती है।

३० वर्ष या प्रधिक तक ३० वर्ष या मधिक तक अ वर्ष या अधिक तक ३४ वर्ष या क्षांचक तक ग्रासन किया। र७ वर्ष या इससे प्रधिक समय वक गासन किया। शासन किया शासन क्रिया । शासन किया। (शिवानेस मिन्ने है) (सिक्ते बीर शिला-नेस मिन्ते हैं) (सिक्क मिलते हैं) (सिक्क मिलते हैं) (सिक्क मिलते हैं) (सिक्क मिलते हैं) (सिक्ने मिलते हैं) सन् १७०-११० ई० म् वीस्सेन नाग ५ महिन नाग ६ चरत्र नाग सन् १४०-१७० ई० १ नव नाग सन् २१०--१४५ ई० ३ हथ नाग सन् १४५-१५० ई० १ त्रय नाम सम् र्ट०-३१५ ६० ७ मद नाग HT PEO-PEO 30 सन् २४०—१६० ⊈०

यह सूची पुरावों से भी ठोक ठोक सिलती है, क्योंकि उनमें कहा है कि नवनागों के सात राजाओं ने राज्य किया था। अब हम इस बात पर विचार करना चाहते हैं कि नव नागों की जी और शाम्ताएँ पद्मावती तथा दूसरे स्थानी में गई थीं, उनका क्या हुआ और मुख्य वंश भार-शिव के राजाओं की राजधानी कहाँ थीं।

§ २७, कुशन सम्राटों का शासन-काल लगभग एक सी।
वर्ष है। यह बात मधुरावालें उन शिलालेकों से माल्सम
भारियत कातिपुरी होती है जो उनके राज्य-काल के स्ट्वें
और दूसरी नाग राज- वर्ष तक के मिलते हैं। कुरान राजाओं
भानियाँ के शासन-काल का स्ट वा वर्ष वासुदेन
के शासन-काल में पड़ता था और इसके बाद फिर हमें बासुदेन
का भीर कोई समय या संबत् नहीं मिलता । जब भार-शिव
लोग फिर से होशंगाबाद और जबलपुर के जंगली से निकले,
तब जान पड़ता है कि वे बचेलखंड होकर गंगा तक पहुँचे

<sup>ा</sup>र. नागा मोस्यन्ति सप्त थै। विपतु स्रोर अझांड पुराखः) I. P. T., परे।

२. J. B. O. R. S. १६, १११. ल्यूडमं की सूची ने० ७६, ७७. E. I. १० परिशिष्ट, ए० ८. राजनरियमी (C. I. १६६-१७२) में कहा है कि कारमीर में तुरुष्कों की केवल तीन पीड़ियों ने धासन किया था; यथा हुष्क (हुविष्क), बुष्क (वासिष्क), और कनिष्क। इसके कम लगाने के लिये खंतिम नाम से आरंभ करके पीछे की और चलना वालिए।

थे। बचेलखंडवाली सडक से ती यात्री गंगा की ओर चलते हैं, वे कंतित के उस पुराने किले के पास आकर पहुँचते हैं जो मिरजापुर और विंध्याचल के कस्बों के बीच में है। जान पड़ता है कि यह कंतित वही है जिसे विष्णु की कॉर्ति-पुरी कहा गया है। इस किले के प्रधर के खंभे के एक दुकड़े पर मैंने एक बार आधुनिक देवनागरी में कांति लिखा हुआ देखा था। यह गंगा के किनारे एक वहत बड़ा और प्रायः एक मील लंबा मिट्टी का किला है जिसमें एक बड़ी सीढ़ीनुमा दीवार है श्रीर जिसमें कई जगह गुप्त काल की बनी पत्थर की मुर्त्तियार या उनके दुकड़े आदि पाए जाते हैं। यह किला धान कल कंतित के रानाओं की नमींदारी में है जो कन्नीज श्रीर बनारस के गातहवाल राजाओं के वंशन हैं। मुसलमानों के समय में यह किला नष्ट कर दिया गया या भीर तब यहाँ के राजा उठकर पास की पहाड़ियों के विजयगढ़ और माँडा नामक स्थानी में चले गए ये जहाँ अब तक दे। शास्त्राएँ रहती हैं। कैतित के लोग कहा करते हैं कि गहरवारी से पहले यह किला भर राजाओं का था।

मुस्लामानी काल के कतित का दाल जानने के लिये देखीा A.
 S. I. २१: ए० २०= की पाद-टिप्पश्तो ।

२. यहाँ प्रायः सात फुट लंबी सूर्य को एक मूर्ति है जो स्वष्ट रूप से गुप्त काल को जान पड़ती है। आज कल यह किले के फाटक के रखक मैरव के रूप में पूजी जाती है।

ऐसा जान पड़ता है कि यह भर शस्द उसी भार-शिव शस्द का अपन्न श है और इसका सतलब उस भर जाति से नहीं है जिसके मिरजापुर और विंध्याचल में शासन होने का कोई प्रमाण नहीं मिलता। यही बात भर देउला के संबंध में भी कही जाती है जो किसी समय शिव का एक बहुत बड़ा मंदिर वा जिसमें बहुत से नाग (सर्प) राजाओं को मूर्त्तियां हैं। यह मंदिर विंध्य की पहाड़ी पर इलाहाबाद से पश्चिम भीर दिचिता-पश्चिम प्रायः पचीस मील की दूरी पर मैाघाट नामक स्थान में था। यह स्थान भरहुत नामक प्रांत में है जो भारमुक्ति का अपश्रंश है और जिसका वर्ष है—मारी का प्रति। भाज-कल इस देश में भर नाम के जी भाविम निवासी बसते हैं, उनके संबंध में इस बात का कोई ऐतिहासिक प्रमाण नहीं मिलता कि मिरजापुर या इलाहाबाद के जिले में अथवा इनके आस-पास के स्थानी में ऐतिहासिक काल में कभी उनका शासन था। यदि यह मान लिया जाय कि यह दंत-कथा भार-शिव राजवंश के संबंध में है ते। इसका सारा अभिप्राय स्पष्ट हो जाता है। अर देउल की

१. A.S.R. संद २१, प्लेट ३ ब्रोर ४ जिनका मर्यान पुरु ४—७ पर है।

मैंने लोगों के मारदुत और मरदुत कहते हुए भी सुना है।
 मूलत: यह शब्द भारभुक्ति रहा होगा जिसका बार्य है—मार प्रांत वा भारों का प्रांत ।

बास्तु-कला और मूर्त्तियों आदि का संबंध मुख्यत: नागी से है; और किट्टो (Kitton) में लिखा है कि उसके समय यह करकाट नाग का मंदिर कहलाता था। और इन देशों बातों से हमारे इस मत का समर्थन होता है कि इसमें का यह भर शब्द भार-शिव के लिये हैं। नागीड़ श्रीर नागदेय इन देशों स्थान-नामें से यह स्चित होता है कि इन पर किसी समय वयेलखंड के नाग राजाओं का अधिकार था; और इसी प्रकार भारतुत और संभवत: भर देउल नामों से भी यही स्चित होता है कि ये भार-शिव राजाओं से संबंध रखते हैं।

१. मैं तीन बार इस करने से देकर गुजरा है। यह नागीड़ और नागीद कहलाता है। नागीड़ शब्द का अर्थ दे। सकता है—नागों को अविधि या सीमा। सास्य पुराना ११३-१० में यह 'अविधि' शब्द इसी सीमा के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है।

२. इस मंदिर की छत चिपटी था धार इसके बरामदे पर दालुएँ परथर लगे थे। पहले इस पर नुकीली दीवारगीर था बैकेट था जी हुट गया था और किर से बताकर ठीक किया गया है। किन्यम ने इसका ने। चित्र दिया है, नई किर से बने हुए बैकेट का है। इस प्रकार के बैकेट मध्य युग की बास्युकला में प्राय: सभी जगह पाए जाते हैं; पर निश्चित रूप से काई यह नहीं कह सकता कि कितने प्राचीन काल से इसकी प्रया चलो खाती थी। यहाँ नी बड़ी पड़ी ईंडे तथा इसी प्रकार की खार कई चीने पाई जाता है, ने अवस्य ही बहुत पहले की है।

कतित देशी ऐसे स्थान पर वसा हुआ कि भार-शिवीं के इतिहास के साथ उसका संबंध बहुत ही उपयुक्त रूप से बैठ जाता है; क्योंकि भार-शिव राजा वधेलखंड से चलकर गंगा-तट पर पहुँचे थे। विष्णुपुराय में कहा है—

नव नागा पद्मावत्यां कांतिपुर्याम् मयुरायां।

इस संबंध में एक यह बात भी महत्त्व की है कि अन्यान्य पुरागों में कांतिपुरी का नाम नहीं दिया है। इसका कारण यही हो सकता है कि भव नाग का वंश जाकर वाकाटक वंश में मिल गया था। पुराणों में भार-शिवों की नव नाग कहा है। पहले विदिशा में जी नाग हुए थे, वे अर्थात शेप से वंगर तक नाग राजा आरंभिक नाग हैं। पर मूतनेदी के समय से, जब कि नाम के अंत में नेदी (हुए) शब्द लगने लगा तब अथवा जब सन १५०-१७० ई० के लगभग उनका किर से उत्थान हुआ, तब से वे लोग निश्चित कप से भार शिव कहलाने लगे। राजा नव और उसके उत्तराधिकारियों के सिक्कों में नागों के आरंभिक सिक्कों से मुख्य अंतर यही है कि उनमें आरंभिक सिक्कों का दात शब्द नहीं पाया जाता और उसके स्थान पर नाग शब्द का प्रयोग मिलता

१. यून का मत है कि टालेमी ने जिसे किडिया कहा है, यह आजकल का मिरजापुर हो है। देशो मैक्किडल का Ptolemy, पुरु १३४।

है। भागवत में सब नागों का सल्लोख नहीं है भीर केवल भूतनंदी से प्रवीरक तक का ही वर्णन है। अस: भागवत के कर्ता के प्रतुसार भूतनंदी के वंश और प्रवीरक के शासन में ही मब नागी का अंतर्भाव है। जाता है। प्रवीर प्रवरसेन वास्तव में शिशु हट्रसेन का संरचक या अभिभावक था और दूसरे पुरायों के अनुसार ये दोनों मिलकर शासन करते थे। विष्णु पुराण में, जिसके कर्त्ता के पास कुछ ऐसी सामग्री थी जिसका उपयोग और लोगों ने नहीं किया था, राजधानियो का कम इस प्रकार दिया है-पद्मावती, कातिपुरी श्रीर मथुरा। संभवत: इसका अर्थ यही है कि नागी की राजधानी पहले पद्मावती में थी; फिर वहाँ से उठकर कोतिपुरी थीर वहाँ से मधुरा गई। माज-कल इस विषय में जो बार्ते ज्ञात हैं, उनसे भी इस मत का समर्थन होता है। भूतनंदी के वंशज राजा शिवनंदी के समय तक और उसके बाद प्राय: बाधी शताब्दी तक राजधानी पद्मावती में रही। इसके उपरांत पद्मावती कुशन चत्रपों की राजधानी हो गई (§§३३,३४)। कुशन साम्राज्य के ब्रेतिम काल में, अर्थात् सन् १५० ई० के लगभग, भार-शिव लोग गंगा नदी के तट पर कातिपुरी में पहुँचे। काशी में या उसके श्रास-पास उन लोगों ने अश्वमेध यश्री किए धीर वहीं उन लोगों के राज्याभिषेक हुए। काशी के पास

जान पहला है कि संसदतः स्थानेघ यस कर सुकते के उपरांत
 जो बचा पैदा दुका था, उसका नाम हथ नाग रखा गया था।

का नगवा नामक स्थान, जहाँ भाज-कल हिंदू-विश्वविद्यालय है, उनके नाम से संबद्ध जान पड़ता है। कातिपुरी से वे लोग पश्चिम की ओर बढ़े थीर वीरसेन के समय में, जिसने बहुत अधिक संख्या में सिक्के चलाए थे और जिसके सिक्के अहिच्छत्र के पूर्व से मधुरा तक पाए जाते हैं, उन्होंने फिर पद्मावती और मधुरा पर अधिकार प्राप्त कर लिया था। पद्मावतीवाले सिक्की में से जी धारंभिक सिक्के हैं और जिल पर वि तथा व ( ) अचर अंकित हैं, वे बीर-सेन के हैं। इन दोनों सिक्कों पर पीछे की ओर जी मोर बना है, वह बीरसेन का प्रसिद्ध चिह्न है; और यह वीरसेन भी महासेन ही जान पहता है जिसका अर्थ है-देवताओं का सेनापवि। फिर भीम नाग और स्कंद नाग ने भी अपने सिक्कों पर मोर की मूर्त्ति रखी है जिससे जान पहता है कि इन दोनों राजाओं ने भी वीरसेन का ही अनु-

१. कनियम में इसे ल पड़ा है, पर में इसे वि मानता है; क्यों कि इसकी पाई ऊपर की ओर मुझे हुई है और इकार की माना जान पड़ती है। में इन्हें उन्हीं तिकों के वर्ग में मानता है जिन पर महाराज व लिखा है, क्योंकि इन दोनी ही प्रकार के तिकों का शिद्धला माग और उन पर के अन्तर आदि समान हो है। (देखिए कनियम कत Coins of Mediæval India 'लोट २, नं० १३ और १४।)

२. क्रनियम कृत Coins of Mediæval India जोट २, नं॰ १५ और १६: पु॰ २३.

करण किया था। यथिप स्कंद के साथ तो मोर का संवैध है, पर भीम के साथ उसका कोई संवैध नहीं है। वोरसेन मधुरा तक, बिल्क उससे भी बीर आगे इंदीरखेड़ा तक पहुँच गया था, क्योंकि वहाँ भी उसके बहुत से सिक्के जमीन में से खेदकर निकाले गए हैं। जिससे सृचित होता है कि खुंदेल-खंड के जिस परिचमी भाग पर प्राय: सा वर्ष पहले नागी को हटाकर कुशनों ने अधिकार कर लिया था, उस परिचमी खुंदेलखंड पर भी वीरसेन ने फिर से नाग-वंश का राज्य स्थापित करके उसे अपने अधिकार में कर लिया था।

§ २८ पुरागों में जो ''नव-नाग'' पद का प्रयोग किया
गया है, वह समक्त-शूक्तर किया गया है; क्योंकि यदि
वे उन्हें भार-शिव कहते ध्यथा स्वयं
अपने रखे हुए वैदिशक अथवा हुए नाग
ध्यदि नामों से अभिदित करते तो यह पता न चलता कि ये
नागों के ही अंतर्गत थे धौर इन्होंने फिर से अपना नवीन
राजवंश चलाया था; धौर न यही पता चलता कि बीच में
कुशनों का राज्य स्थापित हो जाने के कारण इस वंश की
शृंखला बीच से दृट गई थी; और उस दशा में ज्यर्थ ही एक
गड़बड़ी खड़ी हो जाती। विंध्य का अर्थान वाकाटकों के
साम्राज्य का वर्णन करने के उपरांत पुराखों में इस प्रकरण
का धंत कर दिया गया है धीर सुप्तों के राजवंश तथा उनके

<sup>ै</sup> १. कनियम A. S. I. लंड १२, ए० ४१-४२।

साम्राज्य का वर्धन धारंभ करने से पहले नव नागें। का इति-हास समाप्त कर दिया गवा है। ऐसा करने का कारण यह या कि शिशुक रुद्रसेन की स्थिति कुछ विलक्तम थी। वह यशिप प्रवरसेन वाकाटक का पाता था, ता भी वह भार-शिवों के दै। हित्र के रूप में सिंहासन पर वैठा था। इस बात का इतना अधिक सहस्य माना गया या कि बालाबाट में बाकाटको के जी तामलेख मादि मिले हैं, उतमें वह केवल भार-शिव महाराज ही कहा गया है और यह नहीं कहा गया है कि वह बाकाटक भी था। भीर जैसा कि हम आगे चलकर (भाग २, ६ ६४) वतलावेंगे, युद्ध-चेत्र में समुद्रगुप्त द्वारा मारा जानेवाला रुद्रसेन या जिसका उल्लेख रुद्रदेव के रूप में भाया है। यहाँ 'देव' शब्द का भर्ष महाराज है। इस प्रकार मागी का वंश बाकाटकों के युग में समुद्रगुप्त के समय तक चलता रहा। पुरागों में साफ साफ यह भी बतला दिया गया है कि नाग बंश में नव नागी का कीन सा स्थान था; और यह भी बतला दिया गया है कि उनके राज्य की सीमा कहाँ

१. यदि बावून या धर्मशास्त्र को दृष्टि से देखा जाय ने। बहुसेन प्रथम (पुत्रिकापुत्र ) के राज्यारीहरण के कारण माने। भार शिव शा-देश ने वाढाटकों को द्वाकर उनका स्थान के लिया था; और इस विचार से यही माना जायगा कि प्रवरंतन प्रथम की मृत्यु के साथ ही साथ वाकाटक राजवंश और उसके साम्रास्य तथा शासन का मी खंत हो गया।

तक थी। पुरागों में नव नागी को वि (न् ) वस्फाग्रि धीर मगाध के गुप्तों के बीच में स्थान दिया गया है। यह वि (न) बस्फायि कुशनी का चत्रप था जा मगध और पद्मावती में शासन करता था। मगध के गुप्तों के संबंध में विष्णुपुराण में कहा गया है कि उनका उत्थान नव नागी के शासन-काल में हुआ था। यह बात मगध के इतिहास के बीच में जोड़ दी गई है और बाकाटक सम्राटों के इतिहास के बाद मगध के इतिहास का एक नया प्रकरण आरंभ किया गया है। मव नागी का राज्य केवल संयुक्त प्रांत में ही नहीं था, बल्कि पूर्वी और पश्चिमी बिहार में भी था, क्योंकि वायु तथा ब्रह्मांड पुरायाकी सभी प्रतियों में कहा गया है कि उनकी राजधानी मधुरा में भी थी और चंपा (चंपावती-भागलपुर) में भी। जैसा कि हम आगे चलकर तीसरे भाग में बतलावेंगे, गुप्तों ने चंपा में अपना एक अलग राज्य स्थापित किया था; और पुरायों में जहाँ गुप्त साम्राज्य-प्रयाली का वर्यन किया गया है, वहाँ इस बात का विशेष रूप से उल्लेख किया गया

१. चंपा नाम की केवल दे। ही नगरियाँ थाँ—एक तो बांग में को आज-कल चंपानगर कहलाता है और के। मागलपुर से प्राय: पांच मील की दूरी पर है। यह एक पुराना करवा था जिलमें वासुपूज्य के जैन मंदिर थे। इस वासुपूज्य का जन्म और मृत्यु चंपा में ही हुई थी। और दूसरा आज-कल को चंवा पहाहियों में एक करवा था।

है। । वहाँ भार-शिव वाकाटक राज्य की हटाकर गुप्त सम्राट् अपना राज्य स्थापित कर रहा था।

१. वाकाटक सामाध्य ग्रीर गुप्त साम्राज्य के संबंध में पुरास्तों में बहुत श्रिधिक बातें आई हैं। जान पड़ता है कि उस समय की घटनाओं धादि का काल-कम से जो लेखा तैयार हुआ था, वह बाकाटक देश में और वाकाटक राजकर्मचारियी द्वारा हुआ था; क्योंकि वहीं और उन्हां लोगों की दोनों के संबंध की सभी बातें क्योरेबार और सहज में मिल सकती थीं । पुरास्तों में ख्रांध्रों के करद राज्यों का उल्लेख करके (देखी आमे जीधा भाग) आधी की सामान्य-प्रवाली का भी कुछ वर्शन करने का प्रवक्त किया गया है, पर यह वर्णन उतना विवरगात्मक नहीं है। किंतु वाकाटकों का इतिहास देते समय पुराशों ने उनके आरंभिक इति-हास तक का उल्लेख किया है और यह बतलाया है कि नागों का साम्राज्य किस प्रकार बाकादकों के साम्राज्य में सम्मिलित हो गया था। उत्तर आंओं के इतिहास में भी पुराणों में उनके मूल से लेकर बर्यान आरंस किया गया है और उनके सम्राट्यद पर आकृत होने से लेकर सगय के राजसिंदासन तक का वर्यान किया गया है। इस प्रकार पुरावा में किसी राजवंश का इतिहास जिल्लाने समय आलोचनात्मक इहि से उनके मूल तक का वर्णन किया गया है और सम्राटी के वंशों का सार भिक्र इतिहास तक दिया गया है। आजी, विध्यकी और नागी के संबंध में उत्होंने इसी प्रकार मूल से आरंग करके उनका इतिहास दिया है; और यदि पुरागों के कचा गुप्तों का भी पूरा इतिहास देने पाते तो वे उनके संबंध में भी ऐसा हो बरते। ता भी विभ्युपुराय (देखे। आसे तीसरा माग, §१२२) में तुप्ता का आरंभिक इतिहास देने का भी प्रयत्न किया गया है।

§ २ - नागों की शासन-प्रणाली संघारमक वो जिसमें नीचे लिखे राज्य सन्मिलित बे-(१) नागी के तीन मुख्य नागे। को शासन-प्रमाली का था जो साम्राज्य के नेता और सम्राट् में धीर जिनके अधीन प्रतिनिधि-स्वरूप शासन करनेवाले और भी कई बंश थे। धीर (२) कई प्रजातंत्री राज्य भी उस संघ में सम्मिलित थे। पद्मावती श्रीर मधुरा भार-शिवों के द्वारा स्थापित दे। शास्त्राएँ थीं और इन दोनी राजवंशों की दे। श्रलग श्रलग उपाधियाँ थीं । पद्मावतीवाला राजवंश टाक-वंश कहलाता था। यह नाम भाव-शतक में भाषा है जो गशापति नाग की समर्पित किया गया था (§३१)। मशुरावाला वंश बदुवंश कहलाता था: धीर यह नाम कीमुदीमहोत्सव नामक नाटक में बाया है और इसका रचना-काल भी वही है जी भावशतक का है। इन दीनी नामी से नव नागों के मूल का भी पता चल जाता है। ये लोग यादव से और टक्क देश। पंजाब से आए थे। मधुरावाले वंश ने कभी अपने सिक्के नहीं बनाए थे। परंतु पद्मावती में शासन

१. टक्कों और टक्क देश के संबंध में देखी कर्निवम A. S. R. स्वंड २, पृ॰ ६; और उस देश में यादवी के निवास के संबंध में देखी उसी श्रंथ का पृ॰ १४। तेमचंद्र ने अपने अभिपान-चितामिश (४. २५.) में वादीक को ही टक्क कहा है।

करनेवाले राजवंश ने धादि से अंत तक बरावर धपने सिक्के चलाए थे। इससे सिद्ध होता है कि उनका राजवंश स्वतंत्र था और भार-शिवों के प्रधीन वे उसी प्रकार थे, जिस प्रकार कोई राज्य किसी साम्राज्य में द्वाता है। ऐसा जान पड़ता है कि मधुरा में राज्य करनेवाला वंश और वह वंश जिसमें नागदत्त (लाहीरवाली भीहर के महाराज महेश्वर नाग का पिता) हुआ था धीर जिसका राज्य संवाले जिले के कही ग्रास-पास संभवतः श्रुप्त नाम की पुरानी राजधानी में था, प्रत्यस हप से भार-शिवों के ही अधीन और शासन में था। बुलंदशहर जिले के इंद्रपुर (इंदीरखेड़ा) में या उसके म्रास-पास भी एक धीर वंश राज्य करता था। बुलंदशहर में मत्तिल की मोत्तर पाई गई थी जिसपर एक नाग चिह्न (शंखपाल) श्रेकित या और जिस पर राजन वपाधि नहीं थी। प्राउत थीर फ्लोट ने सिद्ध किया है कि समुद्रगुप्त के शिलालेख में जिस मितल का उल्लेख है, वह यही मितिल हैं। यह प्रांत अंतर्वेदी गंगा और यमुना के बीच के प्रदेश का परिचमी भाग कहा गया है, जहाँ एक सलग गवर्नर

देखे। गुप्त इतिहास के संबंध में तीलरा नाग § १४०; स्त्रीर Indian Antiquary नाग १८, प्र० २८२ प्लेट, जहाँ एक शांख और एक सर्प का सामार बना है। सर्प के शरीर ने प्रकाश निकलकर जारी स्त्रीर पैल रहा है।

२. Indian Antiquary भाग १८, पुरु १८६।

या शासक राज्य करता था: धीर इस बात का उल्लेख इंदीर के तामलेकों में है जो सर्व नाग नाम के एक नाग शासक ने, जो समुद्रगुप्त का गवर्नर था, लिखवाए थे। नाग-दत्त, नागसेन या मतिल अथवा उनके पूर्वजो ने अपने सिक्के नहीं चलाए वे और न भार-शिवों के समय में ब्रहिच्छत्र के किसी और गवर्नर वा शासक ने ही अपने सिक्के चलाए थे। अहिच्छत्र के अच्युत नामक एक शासक ने ही पड़ले पहल अपने सिक्के चलाए थे। सिक्की पर ता उसका नाम अच्युत है भीर समुद्रगुप्त के शिलालेख में उसे अच्युतनंदी कहा गया है। पर उस समय वह वाकाटकों के अधीन था, जिससे यह सुचित होता है कि बाकाटकों ने कदाचित लिच्छवियों और गुप्तों के मुकावने में वहाँ केंग्यन ( अवध प्रांत ) के पास ही अपने एक करद राजवंश की प्रतिष्ठित कर दिया था। जहाँ तक भार-शिव राज्य का संबंध है, हमें राज्य के केवल दी ही प्रधान केंद्र मिलते हैं - एक कातिपुरी और दूसरा पद्मावती । वायु और ब्रह्मोड पुराणः में चंपावती (भागत्नपुर) में भी एक केंद्र दोने का उरतेख है; पर जान पड़ता है कि वर्ताका केंद्र अधीनस्य या, क्योंकि चंपावती के सिक्के नहीं मिलते। जैसा कि इस आगे चलकर बतलावेंगे

१. G. I. प्∘ ६= 1

२. नव नाकाम् (नागान्) त भोद्यन्ति पुरीम् चम्पावर्ती जुनाः । T. P. पुरु ५३।

( ६१३२, १४० ), समुद्रगुप्त के शिलालेख में आयांवर्त्त के शासक दो भागों में विभक्त किए गए हैं। एक वर्ग या भाग का आरंभ गळ्पति नाग से होता है। इस वर्ग में वे राजा बाए हैं, जो समुद्रगुप्त के प्रधम बार्यावर्त युद्ध में मारे गए थे: बीर दूसरा वर्ग उन राजाओं का है जिन पर दूसरे युद्ध के समय अथवा उसके बाद आक्रमण हुआ था और जो रुद्रदेव अर्थात् रुद्रसेन बाकाटक से आरंभ करके स्थान कम या देश-कम से गिनाए गए हैं। प्रथम वर्ग में सबसे पहले गणपित नाग का नाम आया है। वाकाटकों के समय में वह नाग शासकी में सर्व-प्रधान था; श्रीर इस बात का समर्थन भाव-शतक से भी होता है (§३१)। मालवे और राजपूताने के प्रजातंत्र भीर संभवतः पंजाब का कृषिदी का प्रजातंत्र भी, जिन्होंने भार-शिवों के समय में अपने अपने सिक्के चलाए थे, इस भार-शिव राज्य-संव के स्वराज्यभागी सदस्य थे ( \$४३ )।

§ २ € क. पुराखों में कहा है कि पद्मावतो और महुरा के नागों की, अधवा यदि विष्णु पुराख का मत लिया जाय तो पद्मावती, क्रांतिपुरी और मधुरा के नागों की शालाएँ नागों की, सात पीड़ियों ने राज्य किया या (देखी कपर प्र०५८)। सिक्कों और शिलालेखों के भाधार पर नीचे जो कोष्ठक दिया जाता है, उससे यह मत पूर्ण हुए से सिद्ध दो जाता है।

## भार-शिव; कातिपुरी में बरवाम लगभग सन् १४० ई०

| नव नाग वंश (भार-शिव) का      | संस्थापक               | मधुरा दीर पद्मावती की       | शासामी का संस्थापक     |
|------------------------------|------------------------|-----------------------------|------------------------|
| 4                            | •                      |                             | 16                     |
|                              |                        |                             |                        |
| •                            | •                      | **                          | 1                      |
| नव नाग (सिक्के पर २७वा वर्ष) | (mittel 44 180-180 go) | वारसन (सिक्क पर ३४वाँ वर्ष) | (लगामग सन् १७०-२१० ई०) |

पद्माबदी (टाक्त बंश) समाभग सन् २१०-२३० ई० भीम नाग समाभग सन् २३०-२५० ई० स्कंद नाग समाभग सन् २५०-२७० ई०

कावियुदी (भार-शिव वंश) लगभग सन् २१०-२४५ ई० लगभग सन् २४५-२५० ई० त्रय नाम लगभग सन् २४०-२६० ई० वर्गभग सन् २५०-२६० ई०

मथुरा (यदु वंश) नाम भज्ञान नाम भग्नाव

माम प्रहात

| बाकाटको               | बाकाटकों के प्रमुख का बारंस सगमा सन् रूट्य है | स्तिष्ठ हैं         |
|-----------------------|-----------------------------------------------|---------------------|
| समामा सन् २७०-२-६० ई० | लगमग सन् २७०.२६० ई० लगमग सन् २६०.२६० ई० चरज   |                     |
| ब्याप्त साम           | नाग (सिक्के पर ३०वा वर्ष)                     |                     |
| लगभग सन् २६०-३१० ई०   | लगमन सन् २६०-३१० ई० लगमन सन् २६०-३१५ ई०       | सियमत सम् ३१४-३४० ई |
| देव नाग               | भव नाग                                        | क्रीसियेव           |
| लियमा सन् ३१०-१४४ ई०  | लगमम सन ३१०-३४४ ६० लिगमम सन् ३१५-३४४ ई.       | साममा सन् ३४०-३४४ ई |
| गणपित नाग             | कद्रसेन पुरिका में]                           | मागसेन              |

0

0

चंपावती वंश ल० सम् ३१८-३४८६० नाम भन्नात लिं सम ब्रुट-व्हिट्ड महाराज महत्वर नाग भूम (१) ब्य नागद्त संबव्दी वंश जिसकी राजवानी संभवत: इंद्रपुर (इंदेरिसंड्रा) में थी। ता सम् इर्ध-इष्ठ ईं लगामा सम् इरूट-इष्ट ईं मिविस महिस्छत्र वंश मच्युत नेदी

प्रतिनिधि या गवनर के रूप में शासन करनेवाले नाग बंग

<sup>ै.</sup> कतिमान के करन न्याम .. ती पढ़ा मा, पर छोट (C. M. 1. छोट २, मिश्र ५० २२) में ब्याम नाग किया मिलता है।

पद्मावती के राजाओं के राज्यारे हमा का जा कम मैंने कपर दिया है, उसके कारण ये हैं। गगापति नाग अंतिम राजा था; और समुद्रगुप्त का समय हमें ज्ञात है, इससे हमें गरापति नाग के समय का भी ठीक ठीक पता लग जाता है। इसके हजारी ही सिक्के मिलते हैं। बल्कि सच ता यह है कि जितने अधिक सिक्के गगापति नाग के मिजे हैं, दतने अधिक सिक्के हिंदू काल के और किसी राजा के नहीं मिले हैं। इसिलिये हमें यही कहना पड़ता है कि उसने बहुत अधिक समय तक राज्य किया था। फिर वसके सिक्के भी कई प्रकार के हैं। मैंने प्राय: आठ प्रकार के सिक्के गिने हैं। इसलिये मैं कहवा हैं कि उसने पैंतिस वर्षों तक राज्य किया था। भीम नाग के सिक्के ठीक बीरसेन के बाद के हैं और स्कंद नाग के सिक्कों भीम नाग के ठीक बाद के हैं। जान पड़ता है कि गगापित नाग से ठीक पहले देव नाग हुआ था; क्योंकि दोनी ही समय समय पर अपने नामी के साथ "इंद्र" शब्द का प्रयोग करते हैं, जैसे देवेंद्र; गगोंद्र (A. S. R. १८१४-१६, पू० १०५)। बृहस्पति नाग और व्यात्र नाग में से देव नाग से ठीक पहले ज्याब नाग हुआ था, क्योंकि इन दीनी के सिक्को पर वाकाटक सम्राटों का चक-चिद्व है (देखें। ६६१ क और १०२1)।

१. साथ ही देखा बात में दुरेहा स्तंभ के संबंध में परिशिष्ट ।

मथुरावाले वंश में का भंतिम नाम 'नागसेन' उस उल्लेख से लिया गया है जो समुद्रगुप्त की विजयों से संबंध रखता है। समुद्रगुप्त के शिलालेख के अनुसार, जिसका विवेचन भागे तीसरे भाग में किया गया है, नागसेन की राजधानी निश्चित रूप से मथुरा ही जान पड़ती है। कीमुदो-महोत्सव में कहा गया है कि कीर्त्तिषेश सुंदर बन्मेन का सिन्न और कल्याश वर्मान का ससुर वा। यह कल्याय वर्मान उक्त संदर वर्मान का पुत्र या और इसी ने पाटलिएत्र पर से चंद्रगुप्त का अधिकार हटाया था। तीसरे भाग में गुप्तों के इतिहास के अंवर्गत इसके समय का विवेचन किया गया है (६१३३)। उस समय के आधार पर ही कहा गया है कि नागसेन ने केवल चार वर्षों तक थीर की चिषेया ने लगभग सन् ३१५ से ३४० ई० तक राज्य किया था। सात पीड़ियाँ पूरी करने के लिये मणुरा में क्षोरसेन के बाद तीन और राजा भी हुए ही होंगे। हर्ष-चरित में का नागसेन मधुरा में नहीं बहिक पद्मावती में राज्य करता था और वह संभवतः गुप्तों के बधीन रहा होगा। उसके पद्मावती के सिक्के नहीं मिलते।

स्रोहच्छत्र बंग के शासन-चेत्र का पता एक तो अच्युत के सिक्कों से लगता है और दूसरे समुद्रगुप्त के शिलालेख में आए तुए उसके अच्युत के नाम से लगता है। इस लेख का विवेचन आगे तीसरे आग में किया गया है। इसके सिक्कों पर भी साम्राज्य संबंधी वही चक-चिद्व है (C. I. M. प्लेट २२,६)

जो पद्मावती के देवसेन के सिक्के पर है (C. I. M. प्लेट २. २४)। स्कंदगुप्त के शासन-काल के जी वाम्रलेख इंदीरखेड़ा में मिले हैं और जो अंतर्वेदी के गवर्नर या विषयपति सर्व नाग के खुदबाए हुए हैं ( G. I. ए० ७० ), उनके आधार पर मेरा सत है कि प्रहिच्छत्र वंश का शासन अंतर्वेदी शांव में या। में यह भी समकता हैं कि उनकी राजधानी इंद्रपुर (इंदीर-खेड़ा) में थी; क्योंकि ब्राग्नंड पुराय में उनकी राजधानी सुरपुर में बतलाई गई है जो इंद्रपुर भी हो सकता है। इसके सति-रिक्त जिस इंदीरखेड़ा नामक स्थान में ये नाम्रतेख पाए गए हैं, वह स्थान भी बहुत प्राचीन है; धीर इसी लिये इस बात को बहुत अधिक संभावना है कि उक्त वंश की राजधानी वहीं रहीं होगी। बहुत कुछ संभावना इसी बात की है कि सर्व नाग भी मतिल का एक बंधज था, जिसके संबंध में मैंने आगे तौसरे भाग में विवेचन किया है ( ६ १४० )। इसका राजनगर अंबाले जिले में अब्र नामक स्थान में या उसके कहाँ श्रास-पास ही रहा होगा। उसके लड़के की मोहर लाहीर में पाई गई है (G. I. ए० रूदर) जो अपने समय में गुप्तों के अधीनस्य और करद राजा अधना नीकर की भावि शासन करता रहा होगा। बाबु धीर ब्रह्मांड पुराया में यह तो कहा गया है कि चंपावती भी एक राजधानी बी, पर वहाँ के शासकों के नामों का सभी तक पता नहीं चला है।

ु ३० हम यहाँ भार-शिव राजाओं के सिक्कों का विवेचन कर रहे हैं, इसलिये हम एक ऐसे सिक्के पर भी कुछ विचार प्रवरसेन का सिका जा कर लेना चाहते हैं जो वीरसेन का वीरसेन का माना गया है माना गया है, पर जी मेरी समक में वाकाटक सिक्का है थीर प्रवरसेन प्रथम का है। यह सिका भी उसी वर्ग में है जिस वर्ग के सिकों का हम विवेचन करते वर्ते का रहे हैं। यह सिक्का प्राचीन सनावनी हिंदू हंग का है। इसकी लिपि तो कुशनी के बाद की है और इंग या शैली गुप्तों से पहले की है। डा॰ विसेंट स्मिध ने इंडियन स्यूजियन के सिक्कों की सूची ( Coins of Indian Museum) के प्लेट नं० २२ पर चित्र नं० १५ में यह सिक्का दिखलाया है। इस पर की लिपि की उन्होंने व (ी) रसेनस पढ़ा है। इसमें की दिलों मात्रा को वे संदिग्ध समझते हैं और यदापि वे इसे वीरसेन का ही मानते हैं, पर फिर भी कहते हैं कि यह वीरसेत के आरंभिक सिक्कों के बाद का है? । समय के विचार से उन्होंने इन देशों सिक्कों में जी भंतर समभा है श्रीर जो यह निर्णय किया है कि यह किसी दूसरे और बाद के राजा का सिक्का है, बह तो ठीक है, परंतु उस पर के नाम को वीरसेन पढ़ने में उन्होंने भूल की है। इस सिक्के पर के लेख को मैं प्रवरसेनस (स्य) मानता हूँ और सिक्के में बाई

१. देले। इस अंघ में दिया हुआ तीसरा प्लेट।

२. C. I. M. पुरु १६२ और पुरु १६० को दूसरी पाद-टिपासी।

भ्रोर नीचेवाले कोने में लेख का जो पहला अचर है, उसे 'प्र' पड़ता हूँ। नाम के नीचे में ७६ (७०,६) भी पड़ता हूँ। सिक्के पर सामने की भ्रोर एक बैठी हुई श्ली की मूर्चि है जिसके दाहिने हाथ में एक घड़ा है, जिससे सूचित होता है कि यह गंगा की मूर्चि है (देखों ६ १७)'। नीचे की भ्रोर दाहिने कोने पर वाकाटक चक्र भी है जो हमें नचना धीर जासो में भी मिलता है (देखों श्रंतिम परिशिष्ट)।

\$ ३१. गग्रपित नाग के वंश के इतिहास का पता

सिधिला के एक ऐसे इस्तिलिखित काव्य की प्रति से चला है

भाव-शतक और नागों जो स्वयं गग्रापित नाग के ही शासनका मूल निवास-स्थान काल में लिखा गया था और उसी को

समिपित हुआ था। उसमें कित कहता है कि नाग राजार वाक्

(सरस्वती) और पद्मालया (पद्मावती) दोनों से ही शृंगिरित

या सुशोभित है और पद्म में उसने उसका नाम गजवन्तुश्री

(गज या हाथी के मुखवाले राजा) नाग। दिया है। एक और

२-३. जायस्थाल कृत Catalogue of Mithila Mss

दूसरा खंड, पु॰ १०५।

नागराज समं [शतं] ग्रंथं नागराजेन तन्त्रता । स्रकारि गजवक्त्र-श्रीनागराजा गिरो गुरुः ॥

१. इस मूर्चि के सिर पर ऐसा मुकुट नहीं है जिसमें से प्रकाश की किरयों चारे। खोर निकलकर पैस रही ही, जैसा कि C. I. M. ए॰ १९७ में कहा गया है, बल्कि वह छुत्र है जो सिंहासन में लगा हुआ है। साथ ही आगे वाकाटक सिक्कों के संबंध में देखी § ६१।

पद्म में वह कहता है कि गणपति को देखकर और सब माग भयभीत हो जाते हैं। । यह राजा धारा पश्चिमी मालवा का स्वामी या अधीश्वर कहा गया है?। उसके वंश का नाम टाक कहा गया है और उसका गान्न कर्पटी बतलाया गया है। न तो इसका पिता जालप हो और न इसका प्रपिता विधाधर ही राजा था। इससे यह जान पड़ता है कि वह किसी राजा का सगात्र और बहुत निकट संबंधी होने के कारण सिंहासन पर बैठा था। इस प्रंच का नाम भावशतक ने जिसमें सा से कुछ अधिक छंद हैं जिनमें से स्थ छंदों में प्राय: भावीं का ही विवेचन है। प्रत्येक छंद स्वत: पूर्वी है और उसमें कवित्व का एक ही विचार या माव उसी प्रकार भागा है, जिस प्रकार अमरु में है। बहुत से छंद शिवजी की प्रशंसा में हैं जो कवि के प्राथयदाता का इष्ट देवता है। कवि में अपने आश्रयदाता का स्वभाव उप और कठार बतलाया है और कहा है कि सुंदरी सियों में उसका मन नहीं रमता और वह स्वभाव से ही युद्धप्रिय और भारी योद्धा है। यह प्रथ काव्यमाला नामक संस्कृत पुस्तकमाला के सन् १८६६ वाले वीथे संड में पृ० ३७ से ५२ तक छपा है। परंतु

१-२. पद्मगपतयः सर्वे बीच्ते गगापति मीताः (८०)। घारा-घोशः (६२)।

३. गण्यति नाग के चरित्र स्त्रीर स्त्रमाव स्नादि के संबंध में देशी इंद सं ० ७६, ६६ और ६२ झादि । साथ ही काज्यमालायाली प्रति

काञ्यमालावाली प्रति के दूसरे श्लोक में राजा का नाम इस प्रकार गलव दिया गया है-गतवक्त्रश्रीनीगरातः।। पर मिथिलावाली हस्तलिखित प्रति में वह नाम इस प्रकार दिया है-गजवक्त्रश्रीमीगराजः अर्थात् श्री गणपति नागराजः सीर इसी से मुक्ते यह पता चला कि यह उल्लेख गगापति नाग के संबंध में है। यह बात प्राय: सभी लोग अच्छो तरह जानते हैं कि जम्मू के पास तथा पंजाब के बीर कई स्थानों में टाक नाग रहा करते थे<sup>२</sup>। राजपूताने के चारखों, चंद बरदाई और मुसलमान इतिहास-लेखकी ने उनके राजवंश का उल्लेख किया है। महाभारत में उनके गांत्र कर्पटी का भी उल्लेख सिलता है जहाँ पंजाब-राजपुताने के प्रदेश में मालवों के साथ पंचकपैट भी रखे गए हैं। स्पष्टतः ये सब प्रजावंत्री समाज थे। जान पड़ता है कि यह नाग वंश अपने निकटतम पड़ोसी मालवें के ही संबंधी वे जी सालव करकोट नागको पूजा करते थे, करकोट नाग के

में देखे। छंद सं० १ और ६=-१०० जिनमें गगापति नाग के वंश का वर्गान है।

१. देखे। इस पुस्तक में १० ८१ की पाद-टिप्पमा ३ ।

२, कनियम A. S. R. लंड २, पृ० २०। मध्य सुग में मध्य देश में टक्करिका नाम का एक भट्ट गाँव या जिसके वर्णन के लिये देखा I. A. १७, पृ० २४५.।

३. देखी मेरा लिखा हुआ "हिंदू-राज्यतंत्र" पहला माग, ४० २५० श्रीर महामारत समापर्व श्र० ३२, श्लोक ७-६ ।

उपासक से कीर पंजाब से चलकर राजपृताने में का बसे से। ( देखें। धारो इस प्रंच का तीसरा भाग §§ १४४-६।)

Sar क नेदी नाग ने जब कुशन काल में सन ८० ई० के लगभग पद्मावती और विदिशा का रहना छोड़ा घा, तब बे गत ८० से १४० है, लीग वहाँ से मध्य प्रदेश में चले गए तक नागों वे थरण लेने और वहीं के पहाड़ी में रखित रहकर वे लोग पचास व से अधिक समय का स्थान तक राज्य करते रहे। इस बात का एक निश्चित प्रमाख है कि सम्य प्रदेश के नागपुर जिले पर उनका अधिकार था। राष्ट्रकृट राजा कृष्ण्याज द्वितीय के जी देवलीयाले ताम्रलेख (छ. ।. खंड ४, पू० १८८) मध्य प्रदेश की काधुनिक राजधानी मागपुर से कुछ ही मोली की दूरी पर पाए गए वे और जिन पर शक संवत् ८५२ (सन् ८४०-४१ ई०) श्रेकित है, उनमें कहा गया है कि दान की हुई भूमि नागपुर-नंदिवर्द्धन के प्रदेश में है। और इन दोनों ही नामों का नेदी नागों से संबंध है। इस लेख से बहुत पहले का भी हमें नेदिवर्दन का उल्लेख मिलता है, प्रधांत उन वाकाटकों के समय का उल्लेख मिलता है जो भार-शिव नागी के बाद ही साम्राव्य के उत्तरा-विकारी हुए थे। प्रभावती गुप्त के प्नावाले वास्रजेखी में जिनका संपादन छ.।. खंड १५, ए० ३८ में हुआ है, नंदिवर्द्धन नगर का नाम चाया है। जैसा कि मि॰ पाठक और मि॰ दीचित ने E. I. खंड १५, ५० ४१ में बनलाया है, राय बहादुर

हीरालाल ने यह पता लगा लिया है कि यह नंदिवर्द्धन वहीं कस्था है जी आजकल नगरधन कहलाता है और जो नागपुर से वीस मील की दूरी पर है। । कस्बे का नंदि-बर्दन नाम कभी वाकाटकी या भार-शिवों के समय में नहीं रखा गया होगा: क्योंकि उनके समय में तो नंदी-उपाधि का परिस्थाग किया जा चुका था, बल्कि यह नाम भारशियों के उत्थान से भी बहुत पहले रखा गया होगा। जिस समय नाग राजा लोग पद्मावती धीर विदिशा से चले थे, उस समय उनके नामी के साथ नेदी की वंशगत उपाधि लगती थीं। ऐसा जान पहता है कि नंदी नागी ने प्राय: पचास वर्षी तक विंध्य पर्वती के उस पारवाले प्रदेश-अर्थात् मध्य प्रदेश-में जाकर शरम ली थी जहाँ वे स्वतंत्रतापूर्वक रहते वे भीर जहाँ कुशन लीग नहीं पहुँच सकते थे। भ्रायावक्त के एक राजवंश के इस प्रकार सध्य प्रदेश में जा बसने का बाद के इतिहास पर बहुत बढ़ा प्रभाव पढ़ा था: और इसी प्रभाव के कारण भार-शिवें। थीर उनके उत्तराधिकारी वाकाटकों के शासन-काल में दिखा।-पय के एक भाग के साथ आयाँवर्त्त संबद्ध हो गया था। सन् १०० ई० से सन् ५५० ई० तक सध्य प्रदेश का विध्यवर्ती प्रायीव प्रयात बुंदेलखंड के साथ इतना प्रधिक पनिष्ठ संबंध हो गया था कि दोनी मिलकर एक हो गए थे भीर

१. हीरालाल कृत Inscriptions in C. P. & Berar

उस समय इन दोनी प्रदेशों में जो एकता स्वापित हुई थी, वह ब्राज तक बरावर चली चलती है। बुदेलखंड का एक ग्रंश ग्रीर प्राचीन दक्तिगापय का नागपुरवाला ग्रंश दोनी मिल-कर एक हिंदुस्तानी प्रदेश बने रहे हैं और निवासियों, भाषा तथा संस्कृति के विचार से पूरे उत्तरी हो गए हैं और सायाँ वर्च का विस्तार वस्तुत: निर्मेल पर्वत-माला तक हा गया है। साठ वर्षों तक नाग लोग जो निर्वासित होकर वहाँ रहे थे. उसी के इतिहास का यह परिणाम है। एक धोर तो नाग-पुर से पुरिका है।शंगाबाद तक और दूसरी श्रीर सिवनी से होते हुए जबलपुर तक उन्होंने पूर्वी मालवा से भी, जहाँ से उनका राज्याधिकार हटाया गया था और वर्षेत्रखंड रीवाँ के साथ भी अपना संबंध बरावर स्वापित रखा था। और फिर इसी बचेनखंड से दोते हुए वे अंत में गंगा-तट तक पहुँचे थे। उनका यह नवीन निवास-स्थान आगे चलकर गुप्तों के समय में वाकाटकी का भी निवास-स्थान हो गया था: और इसी से अजंटा का वैभव बढ़ा या जो अपने मुख्य इतिहास-काल में बरावर भार-शिवों और वाकाटकी के प्रभाव थीर प्रत्यच अधिकार में बना रहा। अजंटाकी कला मुख्यत: नागर भार-शिव श्रीर वाकाटक कला है। २५०-२७५ ई० के लगभग शातवाहनों के हाम से निकल-कर यह अजंटा भार-शिव वाकाटको में हाथ में चला भाया था।

§ ३२ स्कंदगुप्त के शासन-काल तक कुछ नाग करद राजा थे, क्योंकि इस बात का उल्लेख मिलता है कि स्कंद-गुप्त में नागी के एक विद्रोह का कठे।रतापूर्वक दमन किया था। चंद्रगुप्त द्वितीय ने कुबेर नाग नाम की एक नाग राजकुमारी के साथ विवाह किया या जो महादेवी थी धीर जिसके गर्भ से प्रभावती गुप्त उत्पन्न हुआ था। यदि यह नागकुमारी ध्रवदेवी नहीं थी तो संभवतः चंद्रगुप्त की दूसरी रानी अवस्य थी। इस बात का भी उल्लेख मिलता है कि कीटा (राजपुताना) में मध्य युगी में करद नाग राजाओं का एक वंश रहता धारे। राय बहादुर हीरालाल ने बस्तर के जो शिलालेख आदि प्रकाशित किए हैं, उनमें भी नागवंशियों का उल्लेख है; और ये नागवंशी लोग संभवतः मध्य प्रदेश के उन्हीं नागी के बंशज वे जो अपने नाम के स्मृति-चिद्व के रूप में नागपुर और नगरवर्धन ये दे।

2. I. A. संब १४, ए० ४५. ।

१. G. I. प्र. प्रह., (ज्लागड़ पंक्ति) ३।

३. नागपुर (आजकल के मध्य प्रदेशवाला ) का उल्लेख दसवी शताब्दों के एक शिलालेख में मिलता है। देखें। हीरालाल का Inscriptions in the C. P. & Berar दूसरा संस्करण १० १०, और E. I. खंड ५. ५० १८८ स्वारहवी और उसके बाद की शताबिदवी के मागवंशियों के वर्षान के लिये देखें। हीरालाल का उक्त संघ ५० २०६, २१०, और ५० १६६ में आया हुआ उसका एक और

नाम-स्थान छोड़ गए हैं और जो संभवत: भार-शिवों के अधिकृत स्थानों के अवशिष्ट हैं।

## भ. पद्मावती और मगध में कुशन शासन (अगभग सन ८० ई० से १८० ई० तक)

ू ३३, नव नागों और गुप्तों के उत्थान से पहले का पद्मावती थीर मगध का इतिहास पूरा करने के लिये पुराणों ने बीच में वनस्पर का इतिहास भी वनस्पर को इतिहास भी कोड़ दिया है। पुराणों में इस शब्द के कई रूप मिलते हैं; यथा विश्वस्फटि (क), विश्वस्फाणि और विवस्फाटि जिसमें के खरोष्ठों लिपि के न को लोगों ने भूल से श पढ़ा और श ही लिखा है । इस प्रकार की मूल लोगों ने कुणाल के संदेध में भी की है और उसे कुणाल पड़ा है। यह विस्फाटि और वि (म) वस्फाणि भी बड़ी

उल्लेख । नगरधन, जैसा कि ऊपर ( § ११ फ ) बतलाया जा नुका है, प्राचीन नंदिवर्दन नगर के ही स्थान पर बसा हुआ है; और इस नगर का उल्लेख प्रमाधती गुन्त के प्राचाले ताम्रतेखों और राष्ट्रकृट लेख (बेबलो का ताम्रतेख) में भी खाया है। खातकल यह नगरबन कहलाता है जिसका अप है—नागी का वर्दन । इसमें का 'नगर' शब्द नागर के लिये आया है।

१. पार्शवाटर कृत Purana Text पु॰ ५२ की पाद-टिप्पणी ने॰ ४५ तथा दूसरी टिप्पणियाँ।

२. उक्त वंश पुरु वर्ष ।

हैं जो सारनाथनाले शिलालेखों के वनस्पर और वनस्पर हैं। सारनाथ के दी शिलालेखों से हमें पता चलता है (E. I. खंड द, पृ० १७३) कि किनष्क के शासन-काल के तीसरे वर्ष में वनस्पर उस प्रांत का चत्रप या गवर्नर था जिसमें बनारस पड़ता था। उस समय वनस्पर (वनस्पर) केवल एक चत्रप या गवर्नर था और उसका प्रधान खरपल्लाम महाचत्रप या वाइसराय था। बाद में वनस्पर भी महाचत्रप हो। गया होगा। उसका शासन-काल कुछ प्रधिक दिनी तक था, इसिलये हम यह मान सकते हैं कि उसका समय लगभग सन ७० ई० से १२० ई० तक रहा होगा। यह वही समय है जो विदिशा के नागों ने अज्ञातवास में विताया था।

§ ३४, इस वनस्पर का महत्त्व इतना अधिक या कि
इसके वंशज, जो बुंदेलखंड के बनाफर कहलाते हैं, चंदेलों के
समय तक अपनी वीरता और युद्धउसको नीति
कैशिल के लिये बहुत प्रसिद्ध थे। मूल या
उत्पत्ति के विचार से ये लोग जुछ निम्न कोटि के माने जाते थे
और राजपूर्ती के साथ विवाह-संबंध स्थापित करने में इन्हें
कठिनता होती थी। आज तक ये लोग समाज में जुछ
निम्न कोटि के ही माने जाते हैं। बुंदेलखंड में उनके नाम से
एक बनाफरी बोली भी प्रचलित है। विवस्फाटि ने भागवत
के अनुसार पद्मावती में अपना केंद्र स्थापित किया था और

सब पुराशों के प्रतुसार मगध तक अपने राज्य का विस्तार किया था। प्रामों में उसकी वीरता की बहुत प्रशंसा की गई है धीर कहा गया है कि उसने पद्मावती से बिहार तक का सारा प्रदेश ग्रीर बहे वहे नगर जीते थे। पुराणों में यह भी कहा है कि वह युद्ध में विष्णु के समान था और देखने में ही जड़ा सा जान पहला था। प्रसिद्ध इतिहास-लेखक गिव्यन (Gibbon) ने हुगी के संबंध में जी बात कही है, वहीं बात पुराग्रों ने बहुत पहले से इन बनाफरी के संबंध में भी कही है, अर्थात्— इन स्रोगों के चेहरी पर दाहियाँ प्राय: होती हो नहीं थीं, इसलिये इन लोगी की न ते। कभी युवावस्था की पुरुषे।चित शोभा ही प्राप्त होती थी भीर न वृद्धावस्था का पूज्य तथा ब्रादरकीय रूप ही। अतः ऐसा जान पड़ता है कि वनस्पर की आकृति हुगों की सी थी थीर वह देखने में मंगील सा जान पड़ता था। इसकी नीति विशेष रूप से ध्यान में रखने योग्य है। उसने अपनी प्रजा में से बाह्यणों का विलक्क नाश हो कर दिया चा-प्रजारच प्रजाहा-भूयिष्ठाः। उसने उच्च वर्ग के हिंदुओं की बहुत दवाया या और निस्स कोटि के लोगों तथा विदेशियों को अपने राज्य में उच पद प्रदान किए थे। उसने चत्रियों का भी नाश कर दिया घा और एक नवीन शासक-जाति का निर्माण किया था। उसने अपनी प्रजा की अज्ञासमा कर दियाचा। जैसा कि हम आगे चलकर बदलावेंगे (§ १४६ स), कुशनी ने भी बाद

में इसी नीति का अवलंबन किया था। वे अपने राजनीतिक उद्देश्यों की सिद्धि के लिये समाज पर अत्याचार करते थे भीर बड़े धर्मीध होते थे-इसरे धर्मवाली की बहुत कप्ट देवे थे। कैंवतों में से, जी भारत के आदिम निवासियों में से एक छोटी जाति है थीर खेती-बारी करती है और जिसे बाजकत केवट कहते हैं, इसने शासको और राजकर्मचारियो का एक नया वर्ग तैयार किया था; और इसी प्रकार पंचकी में से भी, जो शुद्रों से भी जिम्म कोटि के होते हैं और अस्पृश्य माने जाते हैं, उसने अनेक शासक और राजकर्मचारी तैयार किए थे। उसने मद्रकी की भी विदार से बुंदेलखंड में बुलवाया या जो पहले पंजाब में रहा करते वे बीर चकी तथा पुलिंदी या चक-पुलिंदों या पुलिंद यबु ले।गी । की भी अपने यहाँ बुला-कर रखा था। शासन आदि के कार्यों के लिये उत्तर से पूर्व में प्रथम वर्ग के जो लीग बुलाए गए थे, उनका महत्त्व इस

१. पारिवाडर P. T., पु० ५२, पाद-डिप्पस्ती ४८।

विष्णुपुरागा में कहा है—कैवलं बदु ( बखु ) पुलिद अब्राह्मशानाम् ( न्यान् ) राज्ये स्थापायिष्यति उत्साधानिल दोन बाति' ।

भागवत में कहा है —करिष्यति अपरात् वर्णान् पुलिद-वतु मद-कान् । प्रजारच अवस भृषिष्ठाः स्थापविष्यति दुर्मतिः ॥

वायुपुराण में कहा है—अलाच पार्थिवान सर्वान से। उत्थान वर्णान करिष्यति । कैवर्णान पंचकारनेव पुलिदान अवसमानास्त्रमा ॥

दूसरे पाठ-कैन्दर्यानाम् शकाश्चेत्र पुलिदान् । और-कैन्तान् यपुमार्श्चेत्र स्नादि ।

विचार से है कि उससे सृचित होता है कि उसने बन देकर भारत के एक भाग से दूसरे भाग में बादिसियी की बुलाने की नीति का अवलंबन कियाया। चक-पुलिंद वास्तव में शक पुलिंद हैं, क्योंकि भारत में प्राय: शक से चक शब्द भी बना जिया जाता है, जैसा कि गर्ग संहिता में 1 किया गया है। उनके साथ यपु या यबु विशेषण लगाया जाता है और वे पुलिंद ययु और पुलिंद भनाताणानाम् कहे गए हैं? । दूसरे शब्दी में यही बात यों कही जाती है कि वे भारतीय पुलिंद नहीं ये वरिक अनाक्षय और शक पुलिद थे। ये लोग वही पालद या पालक-शाक जान पड़ते हैं जिन्होंने स्वयं अपने सिक्के चलाने के कारण और समुद्रगुप्त तथा चंद्रगुप्त के सिक्कों की प्रदेश कर लेने के कारण वेश्वी शताब्दी तथा पौचवीं शताब्दी के आरंभ में कुछ विशेष महत्त्व प्राप्त कर लिया है।

§ ३५, इस कुशन चत्रप के शासन का जो वर्णन ऊपर दिया गया है, उसमें हमें इस बात का बहुत कुछ पता लग जाता है कि भारत में कुशनी का शासन किस प्रकार का

१. J. B. O. R. S. लंब १४, पूर ४०६ |

२. पार्सानटर P. T. ए० ५२; ३५ वी तथा और पाद-टिप्पांकपाँ। ३. J. B. O. R. S. संद १८, पु० २०६. अपनानिस्तान में उत्तरी पुलिद भी वे जा समवतः आवकल पाविदाह कहलाते हैं। देखी मत्स्यपुराग ११३-४१ ।]

या। काश्मीर के इतिहास राजतरंगियी में कुशनी के शासन के संबंध में जो कुछ कहा गया है (१,१,१७४-१८५), उससे इस मत को और भी पुष्टि हो जाती है। उन दिनी कारमीर में जो नागों की उपासना प्रचलित थी, उसे कुशनी ने बंद कर दिया था और उसके स्थान पर बाद्ध धर्म का प्रचार किया था। एक बैद्ध धर्म ही ऐसा था जिसके द्वारा विदेशों शक लोग उस प्राचीन सनावनी और अभिमानी समाज का मुकाबला कर सकते थे जा मनुष्यों के प्राकृतिक तथा जातीय विमानी के साधार पर संघटित हुआ था। त्राह्मणों की वर्गा-व्यवस्था के कारण ये क्लंच्छ शासक बहुत ही उपेचा और घुणा की दृष्टि से देखे जाते थे जिससे उन म्लेस्क्रों की बहुत बुरा लगता था और इसी लिये उस सामाजिक व्यवस्था के नाश के लिये वे लीग अनेक प्रकार के उपाय करते थे जो उन्हें बहिष्कृत रखतो थी। इसके परिशाम-स्वरूप काश्मीर में बहुत बड़ा धोदे।क्षन हुआ था: धीर इस बात का उल्लेख सिजता है कि राजा गोनई तृतीय ने उस नाग उपासना की फिर से प्रचलित किया था जिसका हुण्क, जुल्क धीर कनिष्क के तुरुष्क अर्थात् कुशन शासन ने नाश कर डाला था। भारतवर्ष में भी ठीक यही बात हुई थी; और विना इस बात की जाने हम यह नहीं समभ सकते कि भार-शिवीं के समय में जी राष्ट्रीय बादीलन खड़ा हुआ या, उसका क्या कारश्च था।

कुशन शासन-काल में हमें केवल वै। ह भीर जैन धर्मी के हो स्मृति-चिद्व आदि मिलते हैं। उस समय का ऐसा कोई इशनों के पहले के स्मृति-चिद्ध नहीं मिलता जो हिंदू हंग स्मृति विष्कृ की समावनी उपासना से संबंध रखता समातनी स्रीर इशना की सामा-हो। यदापि सब लोग यह बात अच्छी विक नीवि तरह जानते हैं कि जिस समय बैद्धों के सबसे आरंभिक म्मृति-चिद्व वने थे, उससे बहुत पहले से ही समातनी और हिंदू लीग अनेक प्रकार के स्मृति-चिद्र, भवन और मूर्तियाँ आदि बनाया करते थे, ता भी हमें बीदों से पहले का सनातनी हिंदुओं का कोई स्मृति-चिद्व या वस्तु अववा तत्त्वम कला का कोई नमूना या प्रसाश नहीं मिलता। । सत्स्य पुराश में मंदिरी तथा देवी-देवताओं की मूर्तियों के निर्माण के संबंध में हमें बहुत कुछ विस्तृत और वैज्ञानिक विवेचन मिलता है: थीर हिंदुओं के श्रीर भी बहुत से ग्रंबी में इस विषय के उल्लेख भरे पड़े हैं? जिनसे यह प्रमाणित होता है कि सन् ३०० ई० से पहले भी इस देश में हिंदू देवताओं और देवियो के बहुत से और अनेक आकार-प्रकार के मंदिर आदि बना

१. इसका एक अपनाद भीटा का पंचमुक्ती शिवलिंग है ( A. S. R. १६०६-१० ) जिस पर ई० पू० दूसरी शताब्दी का एक लेख अकित है।

२. श्रीयुक्त ब्दायन भड़ाचार्य ने अपने The Hindu Images नामक अप में इन सबका बहुत ही योग्यतापूर्वक संग्रह किया है।

करते थे। इन सब प्रमाशों की देखते हुए इस बात में किसी प्रकार का संदेह नहीं किया जा सकता कि गुप्तों के समय से पन्नले भी सनावनी हिंदुक्री की बास्तु विद्या और राष्ट्रीय कला अपनी उन्नति के बहुत ऊँचे शिसार पर पहुँच गई थीं: श्रीर जब भार-शिवों, बाकाटको तथा गुप्तों के समय में बनका फिर से उद्धार होने लगा, तब वैसे अच्छे भवन आदि फिर से नहीं बने; और जो बने भी, वे पुराने भवनी आदि के मुकाबलों के नहीं थे। स्वयं बैद्धों और जैनी के स्मृति-चिद्धों की धनेक बातरिक बातों से ही यह बात मली भाँति प्रमाखित हो। जाती है। एक उदाहरण लें लीजिए। बैद्धों धीर जैनों के स्तूपों आदि पर की नक्षाशी में अप्सराध्यों के लिये कोई स्थान नहीं हो सकता या और उन पर चंदसराधी की मुर्त्तियाँ मादि नहीं बननी चाहिए थीं। परंतु बास्तव में यह बात नहीं है और हमें बेाध गया के रेलिंगवाले द्वार पर मथुरा कं जैन क्यूपों पर और नागार्जुनी कीड़ा स्तूपों तथा इसी प्रकार के और अनेक भवनों आदि पर ऐसी मूर्त्तियाँ मिलती हैं जिनमें अध्यस अपने प्रेमी गंधवं के साथ अनेक प्रकार की प्रेमपूर्ण कोड़ा करती हुई दिखाई पड़ती है। धप्स-राओं की भावना का बैद्ध और जैन धर्मों में कहीं पता नहीं हैं: पर हाँ हिंदुओं की धर्मपुस्तकी में — उदाहरवार्थ मत्स्यपुराग में अवश्य है जिनका समय कम से कम ईसवी वीसरी शताब्दी तक पहुँचता है। मत्स्य पुराग में इस विषय का जी

विवेचन हैं, उसमें पहले के अठारह आचार्यों के मत उद्धृत किए
गए हैं जिससे सिद्ध होता है कि शताब्दियों पहले से इस
देश में इन विषयों की चर्चा होती आई थीं। हिंदू मंद्रों में
इस संबंध में कहा गया है कि संदिरों के द्वारों अववा तारगों
पर गंथर्द-मिश्रुन या गंधर्व और उसकी पत्नी की मूर्तियाँ
होनी चाहिए वें और मंदिरों पर अपसराश्री, सिद्धों और यचों
आदि का मूर्तियाँ मकाशों हुई होनी चाहिए। मशुरा में स्नान
आदि करती हुई सियों की मूर्तियाँ चीहिए। मशुरा में स्नान
आदि करती हुई सियों की मूर्तियाँ हैं। उनकी मुख्य मुख्य
बात अप्सराओं को सी ही हैं और उनके स्नान करने की
भाव-भीगयों आदि के कारण हो वे जल अप्सराए कही
गई हैं। अब प्रश्न यह है कि बैद्धों और जैनों को ये अप्सराए कहीं से सिलों। बैद्धों और जैनों को गज-जच्मी कही
से सिली; और गठड़म्बन धारण करनेवाली बैध्यावों हो बैद्धों

१. मत्स्यपुरासा के अध्याय २५१ — २६६ में इस विषय का विवेचन है श्लीर वह विवेचन ऐसे १८ ब्राचार्यों के मतों के आधार पर है जिनके नाम उसमें दिए गए हैं (अ० २५१,२-४)। अ० २७० से बास्त कला के इतिहास का प्रकरण चलता है (अ० २००-२७४) और इस इतिहास का अंत सन् २४० ई० के लगभग हुआ है। इन अठाउड श्लाचार्यों के कारण यह कहा जा सकता है कि इस विषय के विवेचन का आरंभ कम से कम ई० पू० ६०० में हुआ है।।

मस्यपुराण २५७, १३-१४ (विष्णु के मदिर के संबंध में)—
तारगान् चे।गरिष्ठात् त विष्णवरसमन्वितम् ।
देवतुन्दुमिसंयुक्तं गरधवंभियुनास्वितम् ॥

को कहाँ से मिली १ मेरा उत्तर यह है कि उन्होंने ये सब चीजें सनावनी हिंदू इमारती से ली हैं। उन दिनों वास्तु-कला में इन सब बातों का इतना अधिक प्रचार हो गया था कि इसारतें बनानेवाले कारीगर आदि उन्हें किसी प्रकार छोड ही नहीं सकते थे। जिस समय बौद्धों ने धपने पविश्व स्मृति-विद्व आदि बनाने आरंभ किए थे, उस समय कुछ ऐसी प्रया सी चल गई थी कि जिन भवनों थीर मंदिरी श्रादि में इस प्रकार की मूर्त्तियाँ नहीं होती थीं, वे पवित्र और धार्मिक ही नहीं समक्ते जाते थे; श्रीर इसी लिये बीद्धों तथा जैनों आदि की भी विवश होकर उसी द्वंग की इमारतें बनानी पड़ती थीं, जिस हंग की इमारतें पहले से देश में बनती चली चा रही थों। हिंदू मंदिरी पर ते। इस प्रकार की मृत्तियों का होना यांग और परंपरा आदि के विचार से सार्थक ही वा, क्योंकि हिंदुओं में इस प्रकार की भावनाएँ वैदिक युग से चली आ रही थीं और हिंदुओं के प्राचीन पैराणिक इतिहास के साथ इनका धनिष्ठ संबंध था. और हिंदुधी के श्रीतम दिनों तक उनके संदिरी और मूर्त्तियी आदि से ये सब बातें बराबर चली आई घों। पर बौद्ध तथा जैन भवनों आदि में इस प्रकार की मुर्तियों के बनने का इसके सिवा धार कोई सर्थ नहीं हो सकता कि वे केवल भवनों की शोभा धीर शृंगार के लिये बनाई जाती यां और सनातनी हिंदू भवनों से ही वे ली गई थीं श्रीर उन्हों की नकल पर बनाई गई थीं। कुशन

काल से पहले की जो सनावनी इमारतें थों, वे पूर्ण कप से
मह तो गई हैं। पर इन्हें नह किसने किया था १ मेरा उत्तर
है कि कुशन शासन ने उन्हें नह कर डाला था। एक स्थान
पर इस बात का उल्लेख मिलता है कि पवित्र धरिन के जितने
मंदिर थे, वे सब एक धारेमिक कुशन ने नह कर डाले थे
धीर उनके स्थान पर बौद्ध मंदिर बनाए थे । एक कुशन
चात्रप की लिखित मीति से हमें पता चलता है कि उसने
बाह्यओं धीर सनावनी जातियों का दमन किया था और सारी
प्रजा की बाह्यओं से होन या रहित कर दिया था। सन्
७८ ई० में इस देश में जो शक शासन प्रचलित था, उसकी
विशेषता का उल्लेख धलां किती ने इस प्रकार किया है—

"यहाँ जिस शक का उल्लेख है, इसने आर्यावर्त में अपने राज्य के मध्य में अपनी राजधानी बनाकर सिंधु से समुद्र तक के प्रदेश पर अत्याचार किया था। उसने हिंदुओं की आज्ञा दे दी थी कि वे अपने आपकी शक ही समन्तें और शक ही कहें; इसके अतिरिक्त अपने आपकी और कुछ न समन्तें या न कहें।" (२,६)

गर्ग संदिता में भी प्रायः इसी प्रकार की बात कही गई है— 'शकों का राजा बहुत ही लोभी, शक्तिशाली भीर पापी था। '''इन भीषण थीर असंस्य शकी ने प्रजा का

t. J B. O. R. S. 84, 84.1

स्वरूप नष्ट कर दिया था और अनके आचरण अष्ट कर दिए थे।" (J. B. O. R. S. संड १४, ५० ४०४ और ४०⊏।)

गुशाह्य ने भी ईसवी पहली शताब्दी में उन म्लेच्छों भीर विदेशियों के कार्यों का वर्णन किया है जे। विक्रमा-दिस्य शालिवाहन द्वारा परास्त हुए थे (J. B. O. R. S. संड १६, ४० २-६६)। उसने कहा है—

"ये न्लेच्छ लोग आहागों की हत्या करते हैं और उनके यहाँ तथा धार्मिक कृत्यों में बाधा डालते हैं। ये बालमी की कन्याओं को उठा ले जाते हैं। भला ऐसा कीन सा अप-राध है जो ये दुष्ट नहीं करते ?" (कथासरित्सागर १८)।

ई ६६ क. कुशनों के समय के बैद्ध भारत की सन् १५०-२०० ई० हिंदू जाति जिस दृष्टि से देखती थी, की सामाजिक अवस्था उसका वर्षन संचेप में महाभारत के पर महाभारत वनपर्व के प्रध्याय १८८ और १८० में इस प्रकार किया गया है—

र. अध्याय १६० में प्रायः वहां बाते देहराई गई है जो। पहले अध्याय १८८ में आ जुकी है। ऐसा जान पहता है कि आरम में अध्याय १८८ का हो पाठ या जो अध्याय १९० के रूप में देहराया गया है और उसके अत में कल्कि का नाम जाड़ दिया गया है जो अध्याय १८८ में नहीं है और जो स्पष्ट रूप से वासु-प्रोक्त पुराया से लिया गया है (अ० १६१, १६)। पद्मिय वासु-प्रोक्त बतांड पुराया में कल्कि का उल्लेख है, पर आज-कल के वासु पुराया में उसका कहीं

''इसके उपरांत देश में बहुत से म्लेच्छ राजाओं का राज्य होगा । ये पापी राजा सदा मिथ्या श्राचरण करेंगे, मिथ्या सिद्धाती के चनुसार शासन करेंगे और इनमें मिष्टया विरोध चलेंगे। इसके उपरांत बांध, शक, पुलिंद, यवन (धर्वात् यान), कोमोज बाह्रोक और शूर-आभीर लोग शासन करेंगे (अध्याय १८८ रतीक ३४-३६)। उस समय वेदों के बाक्य व्यर्थ ही जायेंगे, शूद लोग "भो" कहकर समानता-सूचक शब्दों में (बाह्मगो की) संवेधन करेंगे श्रीर बाह्मण लीग उन्हें आर्थ कह-कर संबे।धन करेंगे (३८)। कर के भार से भयभीत होने के कारमा नागरिको का चरित्र भ्रष्ट हो जायगा ( ४६ )। लोग इहलांकिक बातों में बहुत अधिक अनुरक्त हो जायेंगे जिनसे उनके मास और रक्त का सेवन और वृद्धि होती है (४०)। सारा संसार म्लेच्छ हो जायगा और सब प्रकार के कर्मकोडों भीर यज्ञों का अंत हो जायगा (१-६०-२-६)। बाह्मगा, चित्रव और वैश्य न रह जायेंगे। उस समय सब लोगों का एक ही वर्ष है। जायगा, सारा संसार म्लेच्छ है। जायगा भीर लोग आद आदि से पितरी की भीर वर्षण आदि से प्रेता-स्माओं की इस नहीं करेंगे (४६)। वे लोग देवताओं की पूजा बर्जित कर देंगे और हड़ियों की पूजा करेंगे। बाह्ययों

उल्लेख नहीं हैं। यह समय लगभग सन् १५० ई० से २०० ई० तक का उन राजाओं के नामों के आधार पर निश्चित किया गया है जिनका अध्याप १८८ में उल्लेख हैं।

के निवास-स्थानी, बड़े बड़े ऋषियों के आश्रमों, देवताओं के पवित्र स्थानी, तीथों और नागों के संदिरों में पहक (बाद्ध स्तुप) बनेंगे जिनके अंदर हड़ियाँ रखी रहेंगी। वे लोग देव-वाश्रों के संदिर नहीं बनवावेंगे।" (श्लीक ६५, ६६ और ६७)।

यह वर्णन अनेक अंशों में उस वर्णन से मिलता है जो शक शासन-काल के भारतवर्ष के संवैध में गर्म संहिता में दिया है। यह वर्णन देखने में ऐसा जान पढ़ता है कि किसी प्रत्यचदर्शी का किया हुआ है। इस वर्णन में जिन भांध, शक, पुलिंद, वैक्ट्रियन (अर्थात कुशन) और आभीर आदि राजाओं के नाम आए हैं, उनसे स्चित होता है कि यह वर्णन कुशनों के शासन-काल के अंतिम भाग का है। हम कपर यह बात कह आए हैं कि कुशनों ने हिंदू मंदिर नष्ट कर डाले थे। इस मत की पुष्टि महाभारत में आए हुए निन्न-लिखित वाक्यों से भी होती है। समस्त हिंदू जगत् म्लेच्छ बना दिया गया था। सब जातियां या वर्ण नष्ट कर दिए गए थे और उनकी लगह केवल एक ही जाति या

कुस्भवेशगम् वाला संस्करस, ५० ३१४।

१. एड्रकान् प्रजीयध्यन्ति वर्जीयध्यन्ति देवताः । एड्रास्च प्रमीवध्यन्ति न दिजाः युगसद्धदे ॥ ज्ञाश्रमेषु महर्योगां आक्षणावस्येषु च । देवस्थानेषु चैत्येषु नागानामालयेषु च ॥ एड्रकचिताः पृथियां न देवग्रहभूपिता ।

वर्गा रह गया था। श्राह्म आदि कर्म बंद हो गए वे और लोग हिंदू देवताओं के स्थान में उन स्तूपों आदि की पूजा करते वे जिनमें हिंदूयाँ रखी होती थीं। वर्णाश्रम प्रधा दवा दी गई थीं। इस दमन का परिणाम यह हुआ कि लोगों के आचार श्रष्ट होने लगे। इन्हों अध्यायी में विस्तारपूर्वक यह भी वतलाया गया है कि लोगों का कितना अधिक नैतिक पतन हो गया था।

शकीं के शासन का उद्देश्य हो यह या कि जैसे ही, हिंदुओं का हिंदुत्व नष्ट कर दिया जाय सीर उनकी राष्ट्रीयता की जह खोद दी जाय। शकी ने खब समभ-वृक्तकर सामा-जिक क्रांति उत्पन्न करने का प्रयत्न किया था। उनकी योजना यह थों कि उच्च वर्ग के लोगों धीर कुलोनों का दमन किया जाय, क्योंकि वही लीग राष्ट्रीय संस्कृति तथा राष्ट्रीय स्वतंत्रता के रचक थे। इस प्रकार वे लोग बाहाओं सीर चुत्रियों का सब प्रकार से दमन करते थे। हिंदू राजाओं की सैनिक शक्ति से शक लोग नहीं घवराते थे, क्योंकि उस पर वे विजय प्राप्त कर ही चुके थे; पर हिंदुओं की सामाजिक प्रश्ना से उन्हें बहुत हर सगता था। वे जन-साधारण के मन में निरंतर भय उत्पन्न करके और उन्हें बलपूर्वक धर्म-श्रष्ट करके तथा अपने धर्म में मिलाकर आचार-भ्रष्ट करना चाहते थे। गर्गसंहिता में कहा गया है कि वे सिप्रा के एक चै।बाई निवासिये। की अपनी राज- भागी भर्मात् वैक्ट्रिया में ले गए थे। उन्होंने कई बार एक साथ बहुत से लोगों की जो इत्याएँ कराई थीं, उनका उल्लेख गर्ग संहिता में भी है भीर पुराणों में भी।। वे लोग इस देश का बहुत सा धन अपने साथ बैक्ट्रिया लेते गए होंगे। वे धन के बहुत बड़े लोगी हुआ करते थे। उन्होंने बराबर हिंदुओं पर अनाहाण धर्म लादने का प्रयन्न किया था। साराश यह कि उन दिनों हिंदू जीवन एक प्रकार से कुछ समय के लिये बिलकुल बंद ही हो गया था। उत्तर भारत के सनातनी साहित्य में ऐसा एक भी प्रंथ नहीं मिलता जो सन् अदर्श से १८० ई० के बीच में लिखा गया हो। इस कारण हिंदुओं के लिये यह बहुत ही आवश्यक हो गया था कि इस प्रकार के राजनीतिक तथा सामाजिक सेकट से अपने देश की बचाने का प्रयन्न करें।

## ६ भार-शिवों के कार्य श्रीर साम्राज्य

§ ३७. भार-शिवों ने गंगा-तट पर पहुँचकर अवने देश को इस राष्ट्रीय संकट ( § ३६ ) से मुक्त करने का भार अपने भार-शिवों के समय ऊपर लिया आ। प्रत्येक युग और का भर्म प्रत्येक देश में जब कोई सानव समाज कोई बड़ा राष्ट्रीय कार्य आरंभ करता है, तब उसके सामने पक ऐसा मुख्य तस्व रहता है, जिससे उसके समस्त कार्य

१ देखो आगे तीसरा माग § १४६ ख और § १४७.

संचालित होते हैं। हमें यहाँ यह बात भूल न जानी चाहिए कि उस समय भारत के हिंदू समाज में भी इसी प्रकार का एक मुख्य तस्व काम कर रहा था। वह उस्व आध्यारिमक विचार और विश्वास का है। जो इतिहास-लेखक इस तस्त पर ध्यान नहीं देता और केवल घटनाओं की सूची तैयार करने का प्रयक्त करता है, वह मानो चिड़ियों को छोड़कर उनके पर ही गिनता है। इस बात में बहुत कुछ संदेह है कि राष्ट्रीय विचारों भीर भावनाओं का पूरा पूरा ध्यान रखे बिना वह वास्तविक घटनाओं को भी ठीक तरह से समक सकता है या नहीं।

\$ ६८, अब प्रश्न यह है कि वह कीन सा राष्ट्रीय धर्म और विश्वास था जिसे लेकर भार-शिव लीग अपना उद्देश्य सिद्ध करने निकले थे। हमें तो उस समय सब जगह शिव ही शिव दिखाई देते हैं। हमें भार-शिवों के सभी कार्यों के संचालक शिव ही दिखाई देते हैं और वाकाटकों के समय के भारत में भी सर्वत्र उन्हीं का राज्य दिखाई देता है। जिन काठ्य प्रंथों में साधारणत: प्रेम-चर्चा होती है और दोनी चाहिए, उन दिनों उन काव्य प्रंथों में भी भगवान शिव की ही चर्चा होती थी। हिंदू राज्य-निर्माताओं की राष्ट्रीय सेवा भी उसी सर्वप्रधान शक्ति की समर्पित होती थी जिसके हाथ में मनुष्यों का सारा भाग्य रहता है। उस समय राष्ट्र की जैसी प्रवृत्तियाँ और जैसे भाव थे, उन्हों के प्रनुरूप की जैसी प्रवृत्तियाँ और जैसे भाव थे, उन्हों के प्रनुरूप

इरवर का एक विशिष्ट रूप उन लोगों ने चुन लिया या धीर उसी रूप को उन्होंने अपनी सारी सेवा समर्पित कर दो र्था। उस समय उन्होंने जो राजनीतिक सेवा की थी, बह सब संहारकर्ची भगवान शिव की भारित की थी। भार-शिवें ने उस समय शिव का आवाहन किया था सीर शिव ने गंगा-तट के मैदानों में वहां के निवासियों के द्वारा अपना वोड्ड नृत्य दिखलाना आरंभ कर दिया था। उस समय हमें सर्वत्र शिव ही शिव दिखाई पड़ते हैं। उस समय सब जगह सब लोगों के मन में यही विश्वास समा गया था कि स्वयं संहारकत्तां शिवने ही भार-शिव राज्य को स्थापना की है और वहीं भार-शिव राजा के राज्य तथा प्रजा के संरचक हैं। भगवान शिव ही अपने भक्तों की स्वतंत्र करने के लिये उठ खड़े हुए हैं और वे उन्हें इस प्रकार स्वतंत्र कर देना चाहते हैं कि वे भली भावि अपने धर्म का पालन कर सकें, स्वयं ध्रपने मालिक बन सकें और आयों के ईश्वरदत्त देश आर्थावर्त्त में स्वतंत्रतापूर्वक रह सकें। यह एक ऐसी भावना है जो राजनोतिक भी है और भीगोलिक भी; भीर इसके भनुसार लोग आरंग से ही यह समभते रहे हैं कि आर्थावर्त्त में हिंदुओं का ही राज्य होना वाहिए; और इसका उल्लेख मानव धर्मशाख (२,२२-२३) तक में है; धीर यह भावना पर्तजिति के समय (ई० पृ०१८० ) से मेघा-

१. J. B. O. R. S. ₩ ×, 90 २०२ /

तिथि [भाक्रम्याक्रम्य न चिरं त्रतम्लेच्छाःस्थातारो भवन्ति] श्रीर बीसलदेव (सन् ११६४ ई०) तक बराबर लोगों के मन में क्यों की त्यों और जीवित रही है [ आर्यावर्त्त बचार्छ पुनरिप कृतवान् म्लेच्छविच्छेदनाभिः ] २ । इस पवित्र सिद्धांत का संडम हो गया था और यह सिद्धांत टूट गया था थी। इसे फिर से स्थापित करना आवश्यक था। और लोगों का विश्वास या कि भगवान ज़िव ही इस सिद्धांत की फिर से भीर अवस्य स्थापना करेंगे; और वे यह कार्य अपने हंग से अपना संहारकारक नृत्य आरंभ करके करेंगे। नाग राजा लोग भार-शिव हो गए। उन्होंने वह संहारक राष्ट्रीय मृत्य करने का भार अपने ऊपर लिया और गंगा-तट के मैदानों में बहुत सफलतापूर्वक यह मृत्य किया। उस समय के भार-शिव राजाओं ने बोरसेन, स्कंद नाग, भीम नाग, देव साग और भव नाग आदि अपने जो नाम रखे थे, उन सबसे यही प्रमाधित होता है कि उन दिनो इसी बात की भावश्यकता थी कि सब लोग शिव के भाव से अभिमृत हो जायें और उसी प्रकार के उत्तरदायिस्य का अनुभव करें। उन्होंने जिस प्रकार बार बार वीर और योद्धा देव-ताओं के नाम रखे वे और बार बार जो अरबमेंब यहा किए थे, वे स्वयं ही इस वात का बहुत बड़ा प्रमाग है। भार-

१. देवीर व्यासमान-"मनु और पासपत्तप" ए० ३१-६२ ।

२. दिल्ली का स्तम I. A. खंड १६, ४० २१३ ।

शिवों ने अनेक बार बहुत बीरतापूर्वक युद्ध किए और उनके इन प्रयत्नी का फल यह हुआ कि भाषिवर्त्त से कुशनों का शासन भीरे भीरे नष्ट होने लगा।

वीरसेन के उत्थान के कुछ ही समय बाद हम देखते हैं कि कुशन लोग गंगा-तट से पीछं हटते हटते सरहिंद के बास-

क्थाना के मकावले पास पहुँच गए थे। सन २२६-२४१ ई० में भार-शिव नागी की के लगभग कुशन राजा जुनाह यीवन । ने सफलता सरहिंद से ही प्रथम सासानी सम्राट अरदसिर के साथ कुछ राजनीतिक पत्र-व्यवहार और संबंध किया थारे। उस समय तक उत्तर-पूर्वी भारत का पंजाब तक का हिस्सा स्वतंत्र हो गया था। इस बात का बहुत अच्छा प्रमाण स्वयं वीरसेन के सिक्की से ही मिलता है जो समस्त संयुक्त प्रांत में और पंताब के भी कुछ भाग में पाए जाते हैं। कुरान राजाओं की भार-शिवों ने इतना अविक दवाया या कि संत में उन्हें सामानी सम्राट्शापूर (सन् २३६ और २६७ई० के बीच में) के संरचता में चले जाना पड़ा या, जिसकी मूर्त्ति कशन राजाओं की अपने सिक्की तक पर अंकित करनी पड़ी थी। समुद्रगुप्त के समय से पहले ही पंजाब का भी बहुत बड़ा भाग स्वतंत्र हो गया था। माद्रको ने फिर से अपने

<sup>2.</sup> J. B. O. R. S. ₩2 25, 90 202 1

२. विसेंट स्मिष कृत Early History of India चैत्र्या संस्करण, १० २८६ की पाद-टिप्पणी।

सिक्क बनाने आरंभ कर दिए थे और उन्होंने समुद्रगुप्त के साथ संधि करके उसका प्रभुत्व स्वीकृत कर लिया था। जिस समय समुद्रगुप्त रंगस्थल पर आया था, उस समय कांगड़े की पहाड़ियों तक के प्रदेश फिर से हिंदू राजाओं के अधिकार में आ गए थे। और इस संबंध का अधिकार कार्य दस अध्यमें यह करनेवाले भार-शिव नागों ने ही किया था; और उनके उपरांत वाकाटकों ने भी भार-शिव राजाओं की नीति का ही अवलंबन करके उस स्वतंत्रता तथा प्राप्त राज्य की पचास वर्षों तक केवल रचा ही नहीं की थी, बिक्क उसमें वृद्धि भी की थी।

§ ३-६ भार-शिवी की सफलता का ठीक ठीक अनुमान करने के लिये हमें पहले यह बात अच्छी तरह समझ लेनी

कुशनों की प्रतिष्ठा चाहिए कि बैक्ट्रिया के उन तुस्तारी का, और शक्ति तथा भार- जिन्हें ब्याजकल हम लोग कुरान कहते शिवों का साहस हैं, कितना व्यक्ति प्रभाव था। वे ऐसे शासक थे जिनके पास बहुत अधिक रचित शक्ति था सेना थी; और वह रचित शक्ति उनके मूल निवास-स्वान मध्य एशिया में रहती थी जहाँ से उनके सैनिकों के बहुत बढ़े बड़े दल बराबर आया करते थे। इन लोगों का राज्य बंच्च नदी के तह से लेकर बंगाल की साड़ी तक यमुना से लेकर

१. बामुदेव के सिक्के पाटलियुव तक को सुदाई में बाद गए थे-A. R. A. S., E. C. १६१३-१४, १० ७४ । प्रथपि कुशन और

नर्मदा तक। और परिचम में काश्मीर तथा पंजाब से लेकर सिंघ और काठियाबाइ तक और गुजरात, सिंघ तथा बली-चिस्तान के समुद्र तक भलों भौति स्थापित हो गया था। प्राय: सी वर्षों तक ये लोग बराबर यही कहा करते ये कि हम लोग दैवपुत्र हैं और हिंदुओं पर शासन करने का हमें ईश्वर की ओर से अधिकार प्राप्त हुआ है। और साथ ही इन लोगों के संबंध में यह भी एक बहुत प्रसिद्ध बात थी कि ये लोग बहुत हो कठोरवापूर्वक शासन करते थे। यो ता एक बार थोड़ी सी यूनानी प्रजा ने भी विशाल पारसी साम्राज्य के विरुद्ध सिर उठाया था श्रीर उसे जलकारा था, पर भार-शिवों के एक नेता ने, जो अज्ञात-वास से निकलकर तुखारी की इतनी बड़ी शक्ति के विरुद्ध सिर उठाया था और उसे ललकारा था, वह बहुत अधिक वीरताकाकाम था। उन यूनानियी पर कभी पारसियों का प्रत्यच रूप से शासन नहीं था; पर जो प्रदेश

पूरी-कुरान सिकको का प्रभाव बंगाल की लाड़ी तक था, पर विहार के यादर नाधारणतः राजमहल की पहाड़ियों तक ही उनका प्रचार तथा प्रभाव था। ऐसा प्रसिद्ध है कि उड़ीना पर भी एक बार यवनी का आक्रमण हुआ था, पर यह आक्रमण संभवतः कुरान प्रवनी का था।

१. मेड्राघाट में एक कुरान शिलालेख पाया गया है।

२. कनिष्क का पूर्वत बहुतकीन अपने संबंध में जो जो बातें कहा करता था, उन्हें जानने के लिये देखी अलवेकनी २, १० (J. B. O. R. S. खंड १८, ए० २२५।)

भाज-कल संयुक्त प्रांत और विद्यार कद्दलाता है, उस पर कुशन साम्राज्य का प्रत्यच रूप सं अधिकार और शासन या। यह कोई नाम सात्र की अधीनता नहीं थी जो सहज में दूर कर दी जाती श्रीर न यह केवल दूर पर टेंगा हुआ प्रभाव का परदा था जो सहज में फाड़ डाला जाता। यहाँ ता प्रत्यस रूप से ऐसे बलवान और शक्तिशाली साम्राज्य-शक्ति पर साक-मगा करना या जो स्वयं उस देश में उपस्थित थी और प्रत्यच रूप से शासन कर रही थी। भार-शिवी ने एक ऐसी ही शक्ति पर आक्रमण किया था और सफलतापूर्वक आक्रमण किया था। जो शावबाहन इधर तीन शवाब्दियों से दिच्य के सम्राट् होते चले आ रहे थे, वे शातवाहन अभी पश्चिम में शक-शक्ति के विरुद्ध लड़-भागड़ ही रहे थे कि इधर आर-शिवों ने वह काम कर दिखलाया जिसे सभी तक दिचगापध के सम्राट् पूरा नहीं कर सके थे।

\$ ४०. जिस प्रकार शिवजी बरावर योगियों और त्यागियों की तरह रहते हैं, उसी प्रकार भार-शिवों का शासन भार-शिव शासन की भी बिलकुल योगियों का सा और सरल सरलता था। उनकी कीई बात शानदार नहीं होती थी, सिवा इसके कि जो काम उन्होंने उठाया था, वह सवस्य ही बहुत बड़ा और शानदार था। उन्होंने कुशन साम्राज्य के सिक्की और उनके डंग की उपेचा की और फिर से पुराने हिंदू डंग के सिक्के बनाने आरंभ किए।

उन्होंने गुप्तों की सी शान-शीकत नहीं बढ़ाई। शिव की तरह उन्होंने भी जान-बूक्तकर अपने लिए दरिव्रवा अंगीकार की थी। उन्होंने हिंदू प्रजातंत्रों की स्वतंत्र किया और उन्हें इस बेंग्य कर दिया कि वे अपने यहाँ के लिये जैसे सिक्के चाहें, बैसे सिक्के बनावें और जिस प्रकार चाहें, जीवन निर्वाह करें। जिस प्रकार शिवजी के पास बहुत से गगा रहा करते थे, उसी प्रकार इस भार-शिवों के चारी थे।र भी हिंदू राज्यों के अनेक गया रहा करते थे। वस्तुत: वहीं लोग शिव के बनाए हुए नंदी या गर्गों के प्रमुख है। वे केवल राज्यों के संघ के नेता या प्रमुख थे और सब जगत स्वतंत्रता का ही प्रचार तथा रचा करते थे। वे लोग अश्वमेध यज्ञ ती करते थे, पर एकराट् सम्राट् नहीं बन बैठते थे। वे अपने देशवासियों के सध्य में सदा राजनीतिक शैव यने रहे भीर सार्वराष्ट्रीय दृष्टि से साधु भीर त्यागी वने रहे।

ुँ ४१ शिव का उपासक एक संकेत याचिद्र का उपासक हुआ करता है और बिंदु की उपासना या आराधना करता है। ये शिव के उपासक अवश्य ही बैद्धि मूर्सिपृजकों को बपा-सना की दृष्टि से निस्त कोटि के उपासक समस्ते रहे होंगे।

१. नाम-वाकारक काल में लंका के बीद लोग मगवान बुद का दाँत आश्र से उदाकर लंका ले गए थे। § १७५)। इससे स्वित बाता है कि उन दिनों भारत में बाद उपासना का आदर नहीं रह गया था (मिलाओं § १२६)।

भार-शिव कोग चाहे बौद्धों की इस प्रकार निम्न कीटि का समकते रहे ही थीर चाहे न समकते रहे हों, परंतु इतना तो हम अवस्य ही निश्चयपूर्वक कह सकते हैं कि नाग देश में कम से कम इस विचार से तो बीद्ध धर्म का अवश्य ही पतन या हास हुआ होगा कि उसने राष्ट्रीय सभ्यता के शत्रकों के साथ राजनीतिक मेल कर रखा था। उन दिनों बौद्ध धर्म मानों एक अत्याचारी वर्ग का पोष्य पुत्र बना हुआ था: और जब उस वर्ग के अत्याचारों का निर्मृतन हुआ, तब उसके साथ साथ उस धर्म का भी अवस्य ही पतन हवा होगा। आरंभिक गुप्तों के समय में बौद्ध धर्म का जो इतना अधिक पतन या हास हुआ या उसका कारण यही है। भार-शिव राजाओं के समय में उसका यह पतन या द्वास और भी अधिक बढ़ गया था। बीद धर्म उस समय राष्ट्रीयता के उच तल से पतित हो चुका था और उसने ध-हिंदू स्वरूप धारण कर लिया था। उसका रूप ऐसा हो गया था जो हिंदुस्व के चेत्र से बाहर था: ग्रीर इसका कारण यही था कि उसने कुशनी के साथ संबंध स्थापित कर लिया था। कुशनों के हाथ में पहकर बीद्ध धर्म ने अपनी आध्यात्मिक स्वतंत्रता नष्ट कर दी यां और वह एक राजनीतिक साधन वन गया था। जैसा कि राजवरंगिया से सुचित होता है, कुशनों के समय में काश्मीर में बौद्ध भिच्च समाज में उपद्रव और खराबी करने-

वाले अत्याचारी और भार-स्वरूप समझे जाते थे। आर्था-वर्च में भी लोग उन भिज्ञुओं की ऐसा ही समभते रहे होंगे। समाज की फिर से ठीक दशा में लाने के लिये शैव साधुता या विरक्ति एक आवश्यक प्रतिकार वन गई थी। शकों ने हिंदु जनता की निर्वल कर दिया या और इस निर्वलता की दूर करने के लिये शैव साधुता एक आवश्यक वस्तु थी। कुशनों के लोलपतापूर्ण साम्राज्यवाद का नाग्र कर दिया गया और हिंदू जनता में नैतिक हिष्ट से जा दोष आ गए थे, उनका निवारमा किया गया। और जब यह काम पूरा हो चुका, तब भार-शिव लोग चेत्र से इट गए। शिव का उद्देश्य पूरा हो चुका था, इसलिये भार-शिव लोग आध्यात्मिक कस्यामा भीर विजय के लिये किर शिव की मक्ति में लीन हो। गए। अंत तक उन पर कोई विजय प्राप्त नहीं कर सका था और न कभी उन्होंने अपने फाचरण को भौतिक स्वार्थ से कलंकित ही किया था। वे शंकर भगवान और उनके अक्तों के सच्चे सेवक थे बीर इसी लिये वे अपना सेवा-कार्य समाप्त करके इतिहास के चेत्र से छट गए थे। इस प्रकार का सम्मानपूर्वा धीर शुभ अंत क्वचित् हो होता है सीर भार-शिव लीग ऐसे अंत के पूर्ण रूप से पात्र थे। भार-शिवों ने आयाँवर्त्त में फिर से हिंदू राज्य की स्थापना की थी। वन्होंने हिंदू साम्राज्य का सिंहासन फिर से स्वापित कर दिया चा. राष्ट्रीय सम्यता की भी प्रस्थापना कर दी भी और अपने

देश में एक नवीन जीवन का संचार कर दिया था। प्रायः चार सी वर्षों के बाद उन्होंने फिर से अरवसेश यह कराए थे। उन्होंने भगवान शिव की नदी माता गंगा की पवित्रता फिर से स्थापित की थी थीर उसके उद्गम से लेकर संगम तक उसे पापों और अपराधी से मुक्त कर दिया था और इस योग्य बना दिया था कि वाकाटक और गुप्त लोग अपने मंदिरों के द्वारों पर उसे पवित्रता का चिद्व समस्कर उसकी मूर्क्तियाँ स्थापित करते थे। उन्होंने ये सभी काम

१, गंगा की प्राचीनतम फबर की मूर्चि जानखढ नामक स्वान में है (देशो इस प्रथ का दूसरा प्लेट)। इसके बाद की मूर्ति वसुना की मृत्ति के साथ भूमरा में है: ब्लीर इसके बाद की मृत्तियाँ देवगढ़ में मिलती है जिनका वर्यान कृतिधम ने A. S. R. माड १०, पुर १०४ में पांचवे मंदिर के अंतर्गत किया है। इन मूचियों के सिर पर पांच फनवाले नाग की छात्रा है। ये मूर्तियाँ ठोक उसी प्रकार पालों के नीचेवाले भाग में हैं, जिस प्रकार समुद्रगुग्त के एरनवाले विभ्यु-मंदिर में हैं। देवगढ़ में का नाग-छत्र अनुपम है और उसके जोड़ का नाग-छुत्र और कही नहीं मिलता । पारासिक हाँह से गंगा और यमुना के साथ नाग का केहि संबंध नहीं है। नदी संबंधी भावना का संबंध भार शियों के समय से है ( देखें। § ३० ); और इस मूर्चि के साम जी नाग रखा गया है, उत्तरे इमारे इस विचार का प्रवल समर्थन होता है। नाग गंगा और नाग यमुना उस नाग सीमा की दोनों नदियों की स्वक है जिसे उन लोगों ने स्वतंत्र किया था। नदी संबंधी भावनाओं का जान-बुभक्तर जो राजनीतिक महत्त्व रखा गया या उसके सं व में मिलाओं ९५६।

कर डाले थे, पर फिर भी कपना कोई स्मारक पीछे नहीं छोड़ा था। वे केवल अपनी कृतियाँ छोड़ गए और स्वयं अपने आपको उन्होंने मिटा दिया।

§ ४२ दस अश्वमेघ यज्ञ करनेवाले नागों ने-यदि आज-कत के शब्दों में कहा जाय ता नाग सम्राटों ने-डन प्रजातंत्रों का रचया और वर्धन किया या जो। नाग और मालव समस्त पूर्वी और पश्चिमी मालव में और संभवतः गुजरात, स्राभीर, सारे राजपृताने, यीधेय और मासव बीर कदाचित पूर्वी पंजाब के एक अंश गट्ट में फैले हुए थे; बीर ये समस्त प्रदेश गंगा की तराई के पश्चिम में एक हो संबद्ध बीर विस्तृत खेत्र में थे। इसके उपरांत वाकाटकों के समय में जब समुद्रगुप्त ने रंगमंच में प्रवेश किया था, तब ये सब प्रजातंत्र अवश्य ही स्वतंत्र थे। जान पड़ता है कि मालव प्रजाहंत्रों की स्थापना ऐसे लोगों और वर्गों ने की भी जी नागों के समें संबंधों हो थे। जैसा कि एरन के प्रजातंत्री सिक्कों से सृचिव होता है, विदिशा के आस-पास के निवासी बहुत आरंभिक काल से ही नागी के उपासक थे। स्वयं एरन या ऐरिकिश नगर का नाम ही ऐरक के नाम पर पड़ा है जो नाग था और एरन के सिक्की पर नाग या सर्प की मृर्ति मिलती है। मालवी ने जयपुर के पास ककींट नागर नामक स्थान में अपनी राजधानी बनाई थी और यह नाम नाग कर्कोट के नाम पर रखा गया था। यह स्थान आज-

कल उनियारा के राजा के राज्य में है जी जयपुर के महाराज का एक करद राज्य है और टीक से २४ मील पूर्व-दिचया में स्थित है। राजधानी के नाम ककेटि नागर में जी नागर शब्द है, स्वयं उसका संबंध भी नागशब्द के साथ है। यहाँ ध्यान में रखने योग्य महत्त्व की एक बात यह भी है कि नाग राजाओं और प्रजातंत्री मातवी की सम्यता एक ही बी अीर संभवतः वे लीग एक हो जाति के थे। राजशेखर कहता है कि टक्क लोग और मरु के निवासी अपन्न'श की मुहावरों का प्रयोग करते थे। जैसा कि हम सभी बतला चुके हैं, पदाावती के गग्रापति नाग का परिवार टाक-बंशी बा, जिसका अभिप्राय यह है कि वह परिवार टक देश से आया था। इससे हमें पता चलता है कि मालव और नाग लोग एक ही बोली बोलते थे। जान पड़ता है कि जब प्रजातंत्री मालव लेगा चारंभ में पंजाब से चले थे, तब टक्क नाग भी उन लोगों के साथ ही वहाँ से चन्ने थे। साथ ही यह भी पता चलता है कि स्वयं नाग लोग भी मूलत: प्रजातंत्रो वर्ग के ही थे-पंचकर्पट के ही बे (देखें। § ३१)-ग्रीर वे बस्तुत: पंजाब के रहनेवाले थे जी पीछे से मालवा में आकर वस गए थे।

§ ४३, नाग सम्राट् उस आदोलन के नेता वन गए वे जो कुशनों के शासन से स्वतंत्रता प्राप्त करने के लिये उठा था। नाग काल में मालवें, यैथियी और कुशिंदों (मदकों) ने फिर से अपने

अपने सिक्के बनाने आरंभ कर दिए हो। यदि इस विषय में अधिक सुद्म विचार किया जाय ते। बहुत संभव है कि यह पता चल जाय कि उनके इन सिक्की का नाग सिक्की के साथ संबंध था, और यह भी पता चल जाय कि उन पर के चिद्र या श्रेक एक ही प्रकार के ये अथवा वे सब नागी के अधीन थे। सालव प्रज्ञातंत्री सिक्की का पद्मावती के सिक्की के साथ जी संबंध है, उसका पता पहले हो चल चुका है और सब लोगों के ध्यान में आ चुका है। डा० विसेंट स्मिथ कहते हैं कि उन नाग सिक्की का परवर्ती मालव सिक्की के साघ पनिव संबंध है? । कुछ खंतर के उपरांत मालव सिक्के फिर ठोक उसी समय बनने लगे थे, अर्थात् लगभग दूसरी शताब्दी ईसवों में बनने लगे थे जिस समय पद्मावती के नाग सिक्के बने थें । यीधेय सिक्के भी फिर से ईसवी दूसरी शताब्दी में ही बनने आरंभ हुए थें और कृष्यिद सिक्कों का बनना

भार-शियों के सिक्कों में इस का ने। अद्मृत चिह्न मिलता है और उस इस के खास-पास ने। और चिह्न बने रहते हैं (देखें। § २६ क-२६ ल) ने उस समय के और भी अनेक प्रजातको सिक्को पर पाए जाते हैं।

<sup>2.</sup> C. I. M. To 25x1

इ. रेप्सन I. C. ए० १२, १३ मिलाओ C. I. M. ए० १७६-७७।

Y. C. I. M. To 1541

वीसरी शताब्दी में आरंभ हुआ था। और जान पड़ता है

कि इसका कारण यही है कि कुर्णिद लोग सबके अंत में
स्वतंत्र हुए थे। यही बात दूसरे शब्दों में इस प्रकार कही

जा सकती है कि यीधेयों और मालवों का पुनरुखान नागों
के साथ ही साथ हुआ था।

§ ४४. कुशन शक्ति की खास धक्का नाग सम्राटी के हाथों लगा था। पर साथ ही यह बात भी प्राय: निश्चित नाग साधाव्य, उसका सी है कि इस बहे बड़े प्रजातंत्रों का स्वस्त्य और विस्तार एक संघ सा था: और इसलिये नागों की अपने इन युद्धों में इन प्रजातंत्री समाजों से भी अवस्य ही सहायता मिली होगी। हम कह सकते हैं कि नाग साम्राज्य एक प्रजातंत्री साम्राज्य था। जान पड्ता है कि मगध में कीट राजवंश का उत्थान भी इन्हीं नागी की श्रधीनता में हुआ वा (देखे। तीसरा भाग)। गुप्त राजवंश की जड़ भी नाग काल में ही जमी थी और पुराणों में इस बात का स्पष्ट रूप से उल्लेख है। (देखे। तीसरा माग 🤉 ११०)। यहाँ यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि नाग लोग भी उत्तर से ही चलकर आए ये थीर पूर्व में आकर बस गए र्थ (देखें। वीसरा भाग § ११२)। सगध के कें।ट और प्रयाग के गुष्त भी संभवत: नाग साम्राज्य के संधीनस्य सीर फंतर्गत ही थे। वायु और ब्रझांड पुराण में इस बात का

१. रेजन I. C. पुरु १२ ।

इल्लंख है कि विष्ठार में नव नागों की राजधानी चंपावती में थी। नागी ने अपने राज्य का विस्तार मध्य प्रदेश तक कर लिया याः भीर इस बात का प्रमाण परवर्त्ती वाकाटक इतिहास से और नागवर्द्धन, नेदिवर्द्धन तथा नागपुर धादि स्थान-नामों से मिलता है। विध्य पर्वती के ठीक सध्य में पुरिका में भी उनकी एक राजधानी थी और वड़ी मानी मालवा जाने के लिये प्रवेश-द्वार था। हम यह मान सकते हैं कि मोटे हिसाब से बिहार, आगरे और अवध के संयुक्त प्रदेश, वु देलखंड, मध्य प्रदेश, मालवा, राजपूताना और पूर्वी पंजाब का मह प्रजातंत्र सभी भार-शिवों के साम्राज्य के अंतर्गत थे। कुशनों ने भार-शिव काल के ठीक मध्य में —मर्थात् सन् २२६-२४१ ई० में अर्देशिर की अधीनता स्वीक्रत की भी और सन् २३८ से २६८ ई० के बीच में उन्होंने अपने सिक्को पर शापुर की मूर्त्ति की स्थान दिया या। यह भार-शिवों के दबाव का ही परिशास था। इस प्रकार भार-शिवीं के दस अश्वमेष कीरे यह ही नहीं थे।

§ ४४. अश्वमेध किसी राजवंश के पुनरुत्थान, राज-नीतिक पुनरुत्थान और सनावनी संस्कृति के पुनरुद्धार के सूचक होते हैं। परंतु इन अश्वमेधी के अतिरिक्त इस बात का एक और स्वतंत्र प्रमाश भी मिलवा है कि उस समय सनावनी संस्कृति का पुनरुद्धार और नवीन युग का आरंभ हुआ था। नागर

शब्द-जैसा कि कर्कोट नागर आदि शब्दों में पाया जाता है-निस्संदेत रूप से नाग शब्द के साथ संबद्ध है और उस शब्द का देशी भाषा का रूप है जो यह सुचित करता है कि इस शब्द की ब्युत्पत्ति माग शब्द से हैं; बीर ठीक उसी प्रकार है जिस प्रकार नगरधन शब्द = नागरवर्द्ध न ( § ३२ ) में है । स्थापत्य शास्त्र का एक पारिभाषिक शब्द है नागर शैली; और इसकी व्याख्या केवल इस बात की आधार मानकर नहीं की जा सकती कि इसका संबंध नगर (शहर) शब्द के साथ है। मत्स्य पुराग में — जिसमें सन् २५३ ई० तक की अर्थात् गुप्त काल की समाध्ति से पहले की भी राजनीतिक घटनाओं का उल्लेख है —यह शैली-नाम नहीं मिलता। पर हाँ, मान-सार नामक यंथ में यह शैली-नाम प्रवस्य साया है और वह ग्रंथ गुप्त काल में ध्रववा उसके बाद बना था। नागर शैली से जिस रीती का अभिप्राय है, जान पड़ता है कि उस रीतो का प्रचार नाग राजाओं ने किया था। इस संबंध में हमें यह भी याद रखना चाहिए कि इस रूप में नागर शब्द का प्रयोग और स्थानों में भी हुआ है। गंगा की तराई बुलंदशहर में रहनेवाले बाद्यण नागर बाह्यण कहलाते हैं। जी मुसल-

१ एप ० एस० प्राउस में J. B. A. S. १८७६, प० २७१ में शिखा है—"नगर के मुख्य निवासी नागर ब्राह्मची की संतान है जो श्रीरंगजेव के समय से नुसलनान है। गए हैं और जिनकी पर भारता है कि हमारे पूर्व जनमेजय के पुरोहित में और उन्होंने जनमेजय का

मानों के समय में मुसलमान हो गए थे; और अहिच्छत्र के पास रहनेवाले जाट लोग नागर जाट कहलाते हैं। इनमें से उक्त बाह्मया लोग नागी के पुरोहित थे और इस नाग शब्द में जो 'र' लगा हुआ है, वह नागी के साथ उनका संबंध स्चित करता है। स्थापत्य शास्त्र में इसी नागर शैली की तरह देशो भाषा में एक और रीली कहलाती है जिसका नाम वेसर शैली है; श्रीर नागर शैली से उसमें अंतर यह है कि उसमें नागर की अपेचा फूल-पत्ते और बेल बूटे सादि अधिक होते हैं। संस्कृत शब्द वेष है जिसका अर्थ है-पहमावा या सजावट। धीर प्राकृत में इसका रूप वेस अयवा वेस हो गया है और उसका अर्थ है-फूल-पत्तों या बेल-बूटों से युक्त ( देखे। शिल्परत्न १६, ४० वेसरम् वेच्य उच्यते ।)। नागर और वेसर दोनों हो शब्दों में मूल शब्द नाग और वेष में देशों भाषा के नियमानुसार उसी प्रकार र अचर

यज कराया था और इसी के पुरस्कार-स्वरूप उन्हें इस नगर और इसके आस-पास के गाँवों का पट्टा मिला था।"

१ रोज ( Rose ) इन Glossary of the Tribes & Castes of the Punjab & the N.W.F Provinces १६१६, संड १, पुरु ४८।

२ मिलाओ हाथीगुंकावाले शिकालेख E. I. २०, ४० ८०, पंकि १३ का विशिक शब्द को राज या इमारत बनानेवाले के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। हिंदी में वेसर (वेसर) एक गहने का नाम है जा नाक में पहना जाता है। जोड़ दिया गया है जिस प्रकार संघ (गाँठ) शब्द से बने हुए
गहुर शब्द में जुड़ा है। इसी प्रकार नागर में मूल शब्द
साग है। घार्मिक भवनों या मंदिरों कादि की वह शैली वेसर
कहलाती है जिसमें कपरी या बनावटो सजावट भीर वेलघूटे खादि बहुत होते हैं। इसके विपरीत नागर वह सौधीसादी शैली है जो हमें गुप्तों के बनवाए हुए चौकोर मंदिरों,
नचना नामक खान के पार्वती के वाकाटक मंदिर और मूमरा
(मूसरा, देखा परिशिष्ट क) के भार-शिव मंदिर में मिलती है।
वह एक कमरे या कोठरीवाला गृह (निवास-स्थान) था
(मत्स्यपुराग २५२, ५१; २५३,२)।

यवापि नागों की पुरानी इमारतों की अभी तक अच्छों तरह जाँच-पड़ताल नहीं की गई है, तो भी हम जानते हैं कि मालब प्रजातंत्र की राजधानी ककोंट नागर में असली बेसर शैंली की इमारतें भी थीं। कारलेले ने A. S. R. खंड ६, पू० १८६ में उस मंदिर का वर्धन किया है जिसकी उसने खुदाई की थी और उसे अद्भुत आकृतिवाला बतलाया है। वह लिखता है—

"इस छोटे से मंदिर में यह विशेषता है कि यह बाहर से देखने में प्राय: बिलकुल गोल है अथवा अनेक पारवों से युक्त गोलाकार है; और इसके ऊपर किसी समय संभवत: एक शिखर रहा होगा और अंदर पत्थरी के डोंकी की चुनी हुई एक चैकोर केठिरी रही होगी; क्योंकि इस बात का कीई चिद्र नहीं मिलवा कि इसमें कोई खंभेदार समा-मंडप, ह्योड़ी या कोई गर्भगृह रहा होगा।"

इस काल में एक शिखर-शैलों भी मिलती है। इसमें नागर ढंग की बीकोर इमारत पर बीपहला शिखर होता है।। इस शैली का एक बहुत छोटा संदिर मुक्ते सूरजमक में मिला है। इस मंदिर में पहले शिव-लिंग प्रतिष्ठित था, पर भव वह लिंग बाहर है और यह संदिर नाग बाबा का मंदिर कहलाता है। कर्कीट नागर में शिखरीवाले जा छोटे छोटे मंदिर मिले हैं, वे सब किसी एक ही इंग के नहीं हैं। स्रजमक में मैंने जो मंदिर हुँड निकाला था, उसका सीचे-वाला चीकोर भाग बिलकुल गुप्त रौली का था: श्रीर कपरी बा शिखरवाले श्रंश को देखने से जान पड़ता है कि दसमें एक पर एक कई दरजे थे और पर्वत के शिक्षर के हैंग पर बने थे। सजुराहों में चैंासठ बोगिनियों के जो संदिर हैं, वे सब भी इसी ढंग के हैं। क्रनिंधम ने चीसठ चे।गिनियी के मंदिरों का समय राजा हंग के प्रियता से पहले का मर्थात् लगभग सन् ८०० ई० का निर्धारित किया है (A. S. R. २१, ५७) और उसका यह निर्धारण बहुत ठीक है। यदि

१. नागर दाँचे के संबंध या नकरों के संबंध में मिलाओं गोपी-नाम राव कर्त Iconography २, १, ५० ६६ । नागर चतुरखं स्वात् । देखी शिल्यस्य १६, ५८ ।



खबुराही में चींसड जोगिनी का मन्दिर

प्रकार



स्रजमञ्जवाले नाग बाबा के मंदिर। बीर चींसठ बेागिनियी को मंदिरों र को देखा जाय ते। तुरंत ही पता चल जाता है कि नाग नावा वाला मंदिर बहुत पुराना है। कनियम की विगोवा में इस प्रकार के छोटे-छोटे ३४ मंदिरों की नीवें मिली थीं । और ये सब मंदिर पूर्व की बीर ती खुले हुए बे बीर बाकी तीनी बीर से बंद थे, बर्धात् यं सबके सब बिल-कुल सुरलमकवाले मंदिर की तरह ये बीर लंबाई-चीवाई में भो उसके बराबर ही थे। वहाँ की मूर्त्तियों के संबंध में कनियम का मत या कि वे गुप्त काल की बनी हुई हैं और इन संदिरी का समय भी उसने वही निर्धारित किया था। रिमय ने अपने History of India नामक अंथ के प्रकाशन के उप-रांत तिगोवावाले मंदिरों के भग्नावशेष के पूर्व-निर्धारित समय में कुछ परिवर्त्तन या सुधार किया था थीर कहा या कि ये बाकाटक काल के अर्थात् समुद्रगुप्त के समय के हैं? । सुक्ते वहाँ शिखरों के बहुत से चैंकोर दुकड़े गिले थे। ककींट

१. देखा माडर्न रिब्यू (Modern Review) खगस्त १६३२। पुरुषमञ्ज्ञकारा मध्य भारत में खतरपुर के पास है।

र मुक्ते अभी तक कहीं इनके चित्र नहीं मिले हैं। देखी। प्लेट र का

<sup>4.</sup> A. S. R. E, YE-YE !

v. J. R. A. S. १६१४, ए० ३१४। में इससे सहमत हूँ। इसमें का बारीक काम पैसा ही है जैमा नचना में है। स्थान का नाम तिगवाँ है।

नागरवाले छोटे छोटे शिखर-युक्त मंदिर भी कम से कम सन् ३५० ई० के लगभग के होंगे, और इसी समय के उपरांत से मालवी का फिर कुछ पता नहीं चलता और इस उनडे हुए नगर में इस समय के पीछे का कोई सिक्का नहीं मिलता। ये छोटे मंदिर, जिनके भग्नावशेष कर्कोट नागर और तिगोवा में मिले हैं, ऐसे हिंदू मंदिर हैं जा मनत पूरो होने पर बनवाए गए वे ब्रीर ठीक उसी तरह के हैं, जिस तरह के स्तूप कुशन-काल में मजत पूरी होने पर बनवाए जाते थे। इस प्रकार स्थापत्य की दृष्टि से भी ये मंदिर कुशन-काल के ठीक बाद ही बने होंगे। मञत पूरी होते पर जो शिक्षरवाले संदिर बनवाए जाते थे, उनकी अपेचा साधारण रूप से बनवाए हुए मंदिर अवश्य हो बहुत बड़े होते होंगे। शिखर बहुत पुराने समय से बनते चले आते थे। हाथी-गुंफावाले शिलालेख (लगमग १६० ई० पू०) में भी शिखरी का उल्लेख है जहाँ कहा गया ई-"ऐसे सुंदर शिक्षर जिनके श्रंदर नक्कारी का काम किया है।" यह भी उल्लेख है कि वे शिखर बनाने-वालों की, जिनकी संख्या एक सी थी, सम्राट् खारवेल की बोर से भूमि-संबंधी दानपत्र मिले थे (एपिग्राफिया इंडिका, २०, पृ० ८०, पंक्ति १३)। नागर शिखर एक विशेष प्रकार का और संभवत: बिलकुल नए ढंग का होता था, जिसका बनना नागों के समय अर्थात् भार-शिव राजवंश के शासन-काल में आरंभ हुआ था; और उन्हीं के नाम पर उस शैली

को स्थायी और बहुत दूर तक प्रचलित नागर नाम प्राप्त हुआ था। बाकाटक काल में, जो नाग काल के उपरित हुआ था, हमें नागर शिखर का नमूना नचना के चतुर्मुख शिववाले मंदिर के रूप में मिलता है। वहाँ पार्वती का जो मंदिर है, वह पर्वत के अनुरूप बना था और उसमें वन्य पशुओं से युक्त गुकाएँ भी बनी थीं। परंतु शिव के मंदिर में केवल शिखर (कैलास) ही है। ये दोनी मंदिर एक ही समय में बने थे और दोनी शिलयों भी एक ही काल में प्रचलित थीं। इन दोनी का वही समय निश्चित किया गया है जो गुप्त मूर्त्तियों का समय कहलाता है; और इसका अभिप्राय यह है कि वे मंदिर गुप्तों के बाद के तो नहीं हैं, परंतु फिर भी वे गुप्तीय नहीं हैं। उन पर की मूर्त्तियों और

१. इस चतुमुं सा मंदिर के संबंध में विद्वाने। ने बहुत सी अटकल-पञ्च बातें कही है। वे कहते हैं कि चतुमुं से का शिखरपाला मंदिर संभवतः बाद का बना हुआ है। परतु वे लीग पह बात भूल जाते हैं कि ये दोनों मंदिर एक ही योजना के श्रंग हैं और दोनों को मुचिया एक ही खेनी की बनी है। दोनों ही मंदिर अपने मूल रूप में और पहले मसालें से बने हुए बच्चमान है। वे एक ही योजना के श्रंग हैं। एक में पर्वती में रहनेवाली पार्वती है और उसकी दीयार पर्वती के अनुरूप बनी हैं; और दूसरे में कैलास के स्वक शिखर के नीचे चतु-मुंख लिग है। ये मंदिर विलक्कल एकात में बने ये और इसी लिये मुच्चिया श्रीर मंदिरों का तो हनेवाली के हामों से बच्च गए। देखों अत में परिशिष्ट।

बेल-बूटे बनानेवाले कारीगर एक ही थे। चतुर्मुख शिव के मंदिर का शिखर बहुत ऊँचा है धीर उसके पार्श्व कुछ गोलाई लिए हैं धीर उसकी ऊँचाई लगभग ५० फुट है। वह एक ऊँचे चवुतरे पर बना है। उसमें खंभे या सभा-मंडप नहीं है (देखे। परिशिष्ट क)।

ह प्रद क, सूमरा-संदिर का पता स्व० श्री राखालदास वनर्जी ने लगाया था। यह संदिर इन्हें पश्चिमी बचेलखंड की नागीद रियासत के उच्चहरा—गुप्त स्मरा संदिर वाकाटक-काल के शिलालेखों का उच्छ-कल्प—नामक स्थान में मिला था और इन्होंने इसका समय ईसवी पाँचवी शताब्दो निश्चित किया है। यह मंदिर अवश्य ही भार-शिवों का बनवाया हुआ है। यह शैव संदिर हैं। नचना के चतुर्मुख शिव की नरह का एक लिंग इस मंदिर में स्वापित किया गया था और इस मंदिर की शैली का अनुकरण समुद्रगुप्त के समय एरन में किया गया था। इस मंदिर में ताड़ की जो चिलचण बालुतियाँ हैं, वही नागी की परंपरागत बातों के साथ इसका संबंध स्थापित करती हैं। ताड़ नागों का चिद्व था और यह ताड़

१. Archæological Memoir सं० १६, ए० ३, ७। इसमें भग्नावरोप के चित्र भी हैं: श्रीर उस मग्नावरोप में की कुछ वस्तुएँ अब कलकत्ते के इंडियन म्यूजियम या खनायशनाने में चली गई है। इसके समय के लिये देखी बात में परिशिष्ट के।

पद्मावती में भी मिला है जो नागी की राजधानियों में से एक थी। भूमरा में ता हमें पूरे खंभे ही ऐसे मिलते हैं जो वाइ की युत्तों के रूप में गड़े गए ये (देखी प्लेट ४): धीर खंभीं का यह एक ऐसा रूप है जो और कहीं नहीं मिलता। हम तो इसे नाग (भार-शिव) कल्पना ही कहेंगे। सजाबट के लिये ताड़ के पत्ते (पंखे) के कटावों का उपयोग किया गया है। उसमें मनुष्यों की जो सूर्शियाँ हैं, वे भी बहुत सुंदर और भादर्श-रूप हैं। वे मूर्शियाँ बहुत ही जान-दार हैं और उनके सभी अंगों से सजीवता टपकवी है। न ती कहीं कोई ऐसी बात है जो विलकुल आरंभिक अवस्था की सूचक हो बीर न कोई ऐसा चिद्व है जो पतन-काल का वीधक हो। वे विलकुल खास हंग की बनी हैं, उनके बनाने में विशिष्ट करपना से काम लिया गया है और वे विशेष रूप से गड़ी गई हैं। ये सब मूर्तियाँ उसी तरह की हैं जिस तरह की हमें मधुरा में प्राय: मिलती हैं। यहाँ हमें वह असली धीर पुरानी हिंदू कला मिलती है जी सीधी मरहुत की कला से निकली थी; और भरहुत वहाँ से कुछ ही मीलो पर है। भरहुत यो ता मूमरा से पहले का है, पर भरहुत को देखने से यह पता चलता है कि वह पहले की एक और प्रकार की हिंदू कला के पतन-काल का बना है। अब तक यह पता नहीं चलता था कि भारत की राष्ट्रीय सनातनी कला के साथ उदयगिरि-देवगढ़वाली गुप्तीय कला

का क्या संबंध है: पर भूमरा के मंदिरी की देखने से स्पष्ट पता चल जाता है कि यह उन दोनों की संयोजक शृंखला है। राष्ट्रीय समातनी कला केवल वचेलखंड धीर वुंदेलखंड में ही बची हुई दिखाई पड़ती है जहाँ कुशनों का शासन उस कला का यशेष्ट रूप से नाश नहीं कर पाया था। भार-शिव थीर वाकाटक संस्कृति में बहुत ही थोड़ा अंतर है, क्योंकि बाकाटक संस्कृति उसी भार-शिव संस्कृति का परंपरा-गत रूप या शेवांश है: धीर इसलिये हम कुछ निश्चयपूर्वक यह बात मान सकते हैं कि भार-शिवों के समय में राष्ट्रीय रूप-दात्री कला का पुनकद्वार हुआ या: और इस बात की पुष्टि जानखट के भग्नावशेषों से होती है जिनका पहले से धीर स्वतंत्र अस्तित्व या। भार-शिवों से पहले जे। शिखर बनते थे, वे चौकोर मीनार के रूप में होते थे, जैसा कि पाटलिपुत्र में मिले हुए उस धातु-खंड से स्चित होता है जिस पर बाध गया का चित्र बना है और जिस पर ईसवी पहली या दूसरी राताब्दी का एक लेख खेकित है। साथ ही सन् १५० ईसवी के लगभग को बनी हुई और मथुरा में मिली हुई शिखर-मंदिरों की उन दोनों मूर्त्तियुक्त प्रतिकृतियों से भी, जिनकी स्रोर डा० कुमारस्वामी ने ध्यान बाकुष्ट किया है, यही बात सुचित होती है। । भार-शिव भीर वाकाटक शिखर चैकार मंदिर के

t History of Indian & Indonesian Art,

कपर चौकोर मीनार के रूप में होते हैं और उस मीनार पर कुछ प्रभार होता है। कुशनों के उपरांत नए हंग का यह शिखर अवश्य ही भार-शिव काल में बनना आरंभ हुआ था; और इसी शैली की हम नागर शिखर कह सकते हैं।

§ ४७, गुप्तों के समय में व्याकर पत्थर के मंदिरों में यह शिखर-शैली पुरानी थीर परित्यक्त हो जाती है। पर हा, गुप्त काल में ईटों थीर वृने के तो मंदिर बादि बनते थे, उनमें इस नागर शैलों की अवस्य प्रधानता रहती थीं। मण्य-कालीन स्थापत्य में स्तंभ श्रीर शिखर का चौकोर श्रीर गोल बनावट का अर्थात नागर थीर वेसर शैलियों का सम्मिश्रा पाया जाता है श्रीर नागर शैली की कुछ प्रधानता रहती है।

§ ४८ चित्र-कला को भी एक नागर शैली थी। देखने में तो उसका भी नाग काल से ही संबंध स्चित होता है, पर अभी तक हम लोग उसे पूरी तरह से नागर चित्र-कला पहचान नहीं सकते हैं। धीर अवंता में अस्तरकारी पर वन हुए जो हमारे पुराने चित्र बने हैं, यदि उनमें किसी समय आगे चलकर इस शैली का कुछ विशिष्ट रूप से स्पष्टीकरण हो जाय धीर उसका पठा चल

मिलाक्षों केंच नामक स्थान के ई टों के बने गुण गुप्त मदिस के संबंध में कनियम का लेख A. S. R. १६, जोट १७, १० ५२।

जाय ते। मुक्ते कुछ भी ब्यारवर्य न होगा। अर्जता सन् २५० ईसवी के लगभग नाग साम्राज्य में सम्मिलित तुमा था।

\$ प्रस्त यह बात निश्चित है कि नागों ने प्राकृत भाषा का तिरस्कार नहीं किया था। अपने सिक्की पर वे प्राकृत का व्यवद्वार करते थे। राजरोखर भाषा यद्यपि बाद में हुआ है, तो भी उसने लिखा है कि टक्क लोग अपआंश-भाषाओं का व्यवहार करते हैं। कुशनों के आने से पहले भी प्राकृत ही राज-भाषा थी थीर उनके बाद भी वहीं बनी रही। राजनीतिक चेत्र में वे प्रजातंत्रवादी थे थीर भाषा के संबंध में भी वे प्रजा के बहमत का ध्यान रखते थे।

े ४६ क. इसी प्रकार यह भी बवलाया जा सकवा है

कि लिपि का नाम नागरी क्यों पड़ा। मैं समकवा है कि
लिपि का यह नाम नाग राजवंश के
नागर लिपि
कारण पड़ा है; क्योंकि शोप-रेखा लगाकर मचरों की लिखने की प्रधा उन्हों के समय में चली थी;
और इसके अस्तित्व का प्रमाण हमें प्रधिवीपेण प्रथम के समय
से नचना और गंज के शिलालेखी में मिलता हैं। बाका-

१. एपिमाफिया इंडिका खंड १७, १९० ३६२ में तो यह एक नई बात कही गई है कि नचना और गंज के शिलालेख पृथिवीपेण दिलीप के हैं, उससे मैं जीरदार शब्दों में अपना मत-भेद मकट करता हूँ। मैंने उनकी लिपियों का बहुत ध्यानपूर्वक मिलान किया है

टक शिलालेखी में अबर अपर की बीर संदूक-तुमा शीर्थ-रेखा से विरे हुए मिलते हैं, पर सन् ८०० ई० के जगभग नागरी लिपि में वह एक सीधो रेखा के रूप में हो गई थी। जान पड़ता है कि नागरी नाम का प्रयोग इस लिपि के लिये होता था जो ईसवी चौथी शताब्दों में तथा पाँचवीं शताब्दी के आरंभ में प्रचितत थी और जिसमें अवरों की शीपरेखा संदक्तनमा होती थी । यह बात भी विशेष ऋष से ध्यान में रखने की है कि इस संदक्तनुमा लिपि का सबसे अधिक प्रचार भी ठीक उन्हों स्थानी में था, जिन स्थानों में नागी का शासन सबसे प्रवत्न या, अर्थात बुंदेल-खंड और मध्य प्रदेश में ही इस लिपि का विशेष प्रचार था। मध्य प्रदेश में हमें नाग काल के पहले का एक कुशन शिला-लेख भेड़ाबाट में मिलता है जो साधारण बाह्यो लिपि में है। इसलिये विलच्या संदृकतुमा लिपि का प्रचार कुशनों की उपरांत थीर बाकाटकों की पहले हुआ था। हम निश्चित रूप से और इद्रवापूर्वक कह सकते हैं कि इसका प्रचार नाग काल में हुआ था।

बीर यह स्थिर करना असंभव है कि वे इसकी वीगों शताब्दों के बाद के हैं। इन लेखों के काल के संबंध में पतीट का जो मत था, वह बिलकुल ठीक था। प्रधियपिया वितीय के प्लेटों से यह बात स्था रूप से पकट होतों है कि सचनावाला प्रविश्विपा उनसे व इत पहले हुआ था। (बाकाटक शिलालेखों के संबंध में देखों § ६१ का)

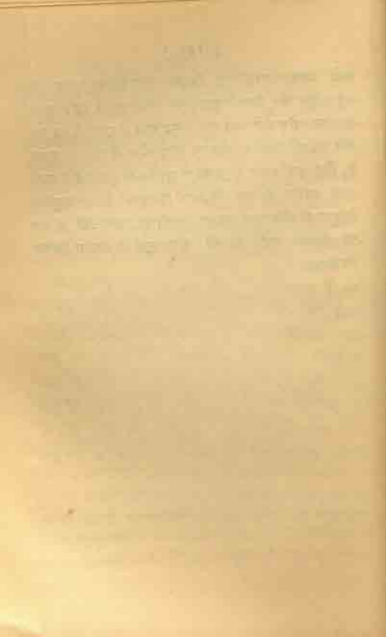
§ ५०, गंगा और यमुना की मूर्त्तियों और नाग काल के साथ उनके संबंध का उरलेख ऊपर हो चुका है। बाकाटक काल में भी इस प्रकार की गा और यमुना मूर्त्तियाँ बराबर मिलती हैं (९८६); और आगे गुप्त कला में भी तथा उसके उपरांत चंदेल कला में भी इस प्रकार की मूर्त्तियाँ देखने में आती हैं।।

हु ५१ इसके उपरांत जो दूसरा बड़ा अर्थात गुप्त काल आया, उसमें हमें सामाजिक बातों में सहसा एक परिवर्तन दिखाई देता है। गुप्त शिलालेखों में गा की पवित्रता हमें यह लिखा हुआ मिलता है कि गा और सांड पवित्र हैं और इनको हत्या नहीं होनी चाहिए। इस प्रकार की धारणा का आरंभ संभवत: नाग काल में हुआ था। कुशन लोग गाओं और सांडों की हत्या करते थे?। पर भार-शिवों के लिये सांड एक पवित्र चिद्व के रूप में या और यहां तक कि वे स्वयं अपने आपको भी नंदी मानते थे। संभवत: उनके कारण उनके सारे सामाज्य में सांड पवित्र माना जाने लगा था और यहां से

कनियम A. S. R. २१, ५६. कनियम ने जिल फाटक बा उल्लेख किया है, वह आजकल खबुराही के म्यूजियम या अजायवधर के बार पर लगा है।

२. देखों आगे गुप्तों के मकरण में कुशनों के शासन का विचरण (§ १४६ सा।)

मानों उनका काल उस पिछले राजनीतिक काल से अलग होता था, जिसमें कुशनों की पाकशाला के लिये आम तीर पर साँड़ मारे जाते थे। गुप्त काल में राजाओं की इस बात का गर्व रहता था कि हम साँड़ों और गैं ओं के रचक हैं; और इस प्रकार वे कुशनों के शासन के मुकाबले में स्वयं अपने शासन की एक विशेषता दिखलाते थे। आधुनिक हिंदुत्व की नींव नाग सम्राटों ने रखी थी, बाकाटकों ने उस पर इमारत खड़ी की थी, और गुप्तों ने उसका विस्तार किया था।



## दूसरा भाग

वाकाटक राज्य (सन् २४८-२८४ ई०) वाकाटक साम्राज्य (सन् २८४-३४८ ई०) और परवर्ती वाकाटक काल (सन् ३४८-५५० ई०) के संबंध में एक परिशिष्ट<sup>1</sup>

वाकाटकललामस्य क्रम्यासनुपथियः—वाकाटक माहर।

## 9. वाकाटक

ह ५२, वाकाटक शिलाजेखों मादि से नीचे लिखी वाते भली भौति सिद्ध होती हैं। समुद्रगुप्त की विजयों से प्राय: याकाटक और उनका एक सी वर्ष पहले वाकाटक नाम का महत्त्व एक राजवंश हुआ था। इस राजवंश का पहला राजा विंध्यशक्ति नाम का एक मासग्र था।

र. वाकाटको का परवसी इतिहास ( सन् १४८-५५० है ० ) इसमें इसलिये सम्मितित कर तिया गया है कि एक ता उसका संस्कृतिक इष्टि से महस्त्र था और दूसरे और कही उसका वर्षान भी नहीं हुआ था। २. जान पड़ता है कि यह उसका असली नाम नहीं था। बल्कि राज्याभिषेक के समय धारण किया हुआ अभिषेक-नाम था, और उस देश के नाम पर रखा गया था जिस देश में उसकी शक्ति का उदय

हका मा।

इन राजाओं का गांत्र विष्णुबृद्ध बाधीर यह भारद्वाजां का एक उप-विभाग है। इस राजवंश का दूसरा राजा प्रवरसेन था: और उसके उपरांत जितने राजा हुए, उन सबके नामें। के संत में सेन शब्द रहता था। विध्यशक्ति का पुत्र प्रवरसेन था धीर आगे इसका उल्लेख प्रवरसेन प्रवस के नाम से होगा। इसने केवल चार अश्वमेष यज्ञ ही नहीं किए थे, बल्कि भारत के सम्राट्की उपाधि भी घारण की थी। इसने इतने अधिक दिनों तक राज्य किया था कि इसका सबसे बड़ा लड़का गै।तमीपुत्र सिंहासन पर बैठ ही नहीं सका और इसका पोता क्रूसेन प्रथम इसका उत्तरा-धिकारी हुआ। इसका पुत्र गीतमीपुत्र एक बाह्मणी के गर्भ से उत्पन्न हुआ। या, जैसा कि स्वयं उसके नाम से ही स्पष्ट है। परंतु स्वयं गीतसीपुत्र का विवाह सव नाग नामक एक भार-शिव चत्रिय राजा की कन्या के साथ हुआ था। उसकी इसी चत्रामा पत्नी के गर्भ से ठद्रसेन का जन्म हुआ था जा प्रवरसेन प्रवम का पीता और भव नाग का नावी था। हमें इसकी हदसेन प्रथम कहना पड़ेगा, क्योंकि प्राचीन हिंदू-धर्मशास्त्र के सनुसार उसी वंश में यह नाम और भी कई राजाओं का रखा गया था; और यह एक ऐसी प्रधा थी जिसका अनुकरमा गुप्तों ने भी किया था। सहसेन का पुत्र पृथिवीपेगा प्रथम था और उसके समय तक इस राजवंश की अस्तित्व में आए १०० वर्ष हो चुके थे। यथा- वर्ष-शतम् अभिवर्धसान-काप-ईड-साधनः।

अर्थात्—जिसके कीष और दंड-साधन—शासन के साधन—एक सी वर्ष तक बरावर बढ़ते गए थे।

इस पृथिवीपेगा ने-जिसकी राजनीतिक बुद्धिमत्ता, वीरता और उत्तम शासन की बहुत प्रशंसा की गई है - कुंतन के राजा को अपने अधीन किया या। यह कुंतल देश कर्नाटक देश और कदंव राज्य का एक ग्रंग था। श्रीर इस कदंव राज्य के संबंध की बार्स हम आगे चलकर बतलावेंगे। पृथिबीपेण प्रथम के पुत्र रुद्रसेन द्वितीय का विवाह चंद्रगुप्त द्वितीय विकसादित्य की कन्या से हुआ या जिसका नाम प्रभावती गुप्त था। इस प्रभाववी गुप्त का जन्म सम्राज्ञी कुवेर नागा के गर्भ से हुआ था जो नाग वंश की राजकुमारी थी। जब प्रभावती गुप्त के पवि रुद्रसेन द्वितीय की मृत्यु हुई, तब वह अपने अल्पवयस्क पुत्र युवरात दिवाकरसेन की अभिभावक वनकर राज्य का शासन करती थीं। जिस समय राजमाता प्रसावती गुप्त ने पूनावाले दानपत्र प्रस्तुत किए थे, वस समय उसके पुत्र दिवाकरसेन की अवस्था तेरह वर्ष की थी। दिवाकरसेन के उपरांत उसका जो दूसरा पुत्र दासे।दर-सेन-प्रवरसेन गद्दी पर वैठा था, उसके श्रामिमावक के रूप में भी प्रभावती ने कुछ दिनों तक शासन किया था। इस

१. चमक, दृषिया और बालाघाट के प्लेट (देखों § ६१ क ।)

दामोदरसेन-प्रवरसेन ने भी १-६ वर्षकी अवस्था में एक बायगापत्र निकाला था जा हम लोगों की मिला है<sup>9</sup>। इस दीहरे नाम दामादरसेन-प्रवरसेन से सिद्ध होता है कि इन राजाओं में दें। नाम रखने की प्रधा थी। एक नाम ते। राज्याभिषेक से पहले का द्वाता या और दूसरा नाम राज्या-मिषेक के समय रखा जाता था, जिसे चंपा (कंबोडिया) के शिलालेख में अभिषेक-नाम कहा गया है?। इसी प्रकार गुप्त सम्राट् चंद्रगुप्त द्वितीय के भी दे। नाम थे—एक देवगुप्त और इसरा चंद्रगुप्तरे। दामोदरसेन-प्रवरसेन ने २५ वर्ष की अवस्था में राज्याधिकार अपने हाथ में लिया होगा, क्योंकि शास्त्रों में राज्याभिषेक की यही अवस्था बतलाई गई है । इस प्रकार अपने देा पुत्रों के अल्पवयस्क रहने की दशा में प्रमावती गुप्त ने संभवत: २० वर्षी तक अभिभावक रूप में राज्य किया होगा। न तो कभी प्रभावती गुप्त ने और न वयस्क होने पर उसके पुत्र ने ही गुप्त संवत् का ज्यवहार किया था। अतः हम निश्चयपूर्वक यह मान सकते हैं कि इस समय बाकाटकों की ऐसी स्थिति है। गई थी कि चंद्रगुप्त

१. पूने के दूसरे प्लेट । I. A. ५३, ४० ४८.

२. डा॰ खार० सी॰ महमदार इत Champa ( चपा ) नामक खँगरेजी बंध, प्र०१५७।

a. J. B. O. R. S. लंड १८, ए० ३८ ।

४. हिंद राज्यतंत्र, दूसरा भाग, ६ २४३।

द्वितीय श्रीर उसके उत्तराधिकारियों के शासन-काल में वाका-टक राज्यों में गुप्त संवत् का व्यवहार करने की आवश्यकता ही नहीं द्वाती थी। यद्यपि समुद्रगुप्त के उपरांत वाकाटक लीग गुप्रों के साम्राज्य में थे, ता भी वे लोग पूरे स्वतंत्र राजा थे। अजंता के शिलालेखों और बालाबाट के दानपत्रों से यह भी स्पष्ट है कि इन लोगों के निजी करद राजा भी थे भीर वे स्वयं ही युद्ध तथा संधि करते थे। उन्होंने त्रिकृट, कुंतल सीर स्रोप्न चादि देशों के राजाओं पर विजय प्राप्त की बी और उन्हें अपना करद राजा बनाया था। उनका राज्य बुंदेलखंड को पश्चिमी सीमा से, जहाँ से बुंदेलखंड शुरू होता है अर्थात् अजयगढ़ और पत्ना से, आरंभ होता था; भीर समस्त मध्य प्रदेश तथा बरार में उनका राज्य था। त्रिकूट देश पर भी उन्हों का राज्य वा जो उत्तरी कीकश में रियत था और वे समुद्र तक मराठा देश के उत्तरी भाग के भी स्वासी थे। वे कुंतल अर्थात् कर्नाटक और आंध्र देश के पड़ोसी थे। वे विंध्य की सारी उपत्यका और विंध्य तथा सतपुड़ा के बीच को तराई पर, जिसमें मैकल वर्वतमाला भी सम्मिलित थो, प्रत्यच रूप से शासन करते थे। अर्जना पाटों से होकर दक्तिय जाने का जी मार्ग था, वह भी उन्हों के अधिकार में था। उनके साम्राज्य में दक्तिय कीशल, सांघ्र, पश्चिमी मालवा और उत्तरी हैदराबाद (९७३ पाद-टिप्पणी) सम्मिलित था। और भार-शिवों से उत्तराधिकार में बन्होंने जो कुछ पाया था, वह इससे अलग था। इस प्रकार उनके प्रत्यच शासन में बहुत बढ़ा राज्य था जो समुद्रगुप्त के शासन-काल में कम हो गया था, पर उसके बादवाले शासन-काल में वह सब उन्हें फिर से वापस मिल गया था। बहिक बहुत कुछ संभावना तो इसी बात की जान पड़ती है कि वह सब प्रंश उन्हें स्वयं समुद्रगुप्त के शासन-काल में ही वापस मिल गया था, क्योंकि कदंब का जो। नया राज्य स्थापित हुआ था, उसके साथ पृथिवीपेगा प्रथम ने युद्ध किया था और वहाँ के राजा को अपना अधीनस्थ बना लिया था (§९८२, २०३)।

§ ५३, जब तक पुराखों की सहायता न ली जाय और भार-शिव साम्राज्य के अधीनस्थ भारत का इतिहास न देखा जाय, तब तक उनके इतिहास के अधिकांश का कुछ पता ही नहीं चलता। इन्हों दोनों की सहायता से अब हम यहाँ वाकाटक इतिहास की बातें बतलाते हैं। वास्तव में यह भारत का प्राय: अर्ख शताब्दी का इतिहास है जिसे हमें वाकाटक काल कहना पड़ता है। एक तो काल के विचार से इसका महत्त्व बहुत अधिक है; और दूसरे इसलिये इसका महत्त्व है कि इससे परवर्ची साम्राब्य-काल अर्थात् गुप्त साम्राब्य के उदय और प्रगति से संबंध रखनेवाली बहुत सी वातों का पता चलता है। सीमा तथा विस्तार की हिंद से भी और संस्कृति की दृष्टि से भी गुप्तों ने केवल उसी साम्राज्य पर अधिकार किया या जो प्रवरसेन प्रथम स्थापित कर चुका था। यदि पहले से वाकाटक साम्राज्य न होता तो किर गुप्त साम्राज्य भी न होता।

६ ५४ प्रवरसेन प्रधम वह पहला राजा वा जिसने प्राचीन सनातनी सम्राष्टी की उपाधि "द्विरश्वमेधयाजिन्" ( दे। अश्वमेध यह करनेवाले ) का परित्याग किया था। प्राय: पांच सी वर्ष पूर्व आर्यावर्च के सम्राट पुष्य-मित्र शुंग ने तथा दिविणापय के सम्राट् श्री सातकार्श प्रथम ने यह उपाधि कई सी वर्षों के उपरांत फिर से धारम करना धारंभ किया था। सम्राट् प्रवरसेन ने चार अश्वमेच यज्ञ किए ये और साथ ही बृहस्पति सव भी किया या जो कंपल जाबग ही कर सकते थे। इसके अतिरिक्त उसने कई वाजपेय तथा दूसरे यज्ञ भी किए थे। भार-शिव लीग सम्राट् की उपाधि नहीं भारण करते थे, परंतु प्रवरसेन ने सम्राट् की उपाधि भी भारताको बी; और वह इस बपाधि का पूर्ण रूप से पात्र भी था, क्योंकि उसने दक्तिया पर भी अपना अधिकार जनावा था (§§⊏२, १७६) और ऐसी सफलता प्राप्त की थों, जैसी मीर्थसम्राटों के उपरांत तब तक और किसी ने प्राप्त नहीं की थीं। हमें पता चलता है कि उचरी दिचिगापय का बहुत बड़ा अंश उसके साम्राज्य के अंतर्गत आ गया या।

६ ५५ वर्षाप यह बात देखने में विलचमा सी जान पड़ती है, पर फिर भी यह ता संभव है कि भारतीय इतिहास पुराग और गाकाटक तक वाकाटक साम्राज्य के संबंध में एक भी पंक्ति न लिखी गई हो, पर यह संभव नहीं था कि पुरागी में राजाओं और राजवंशों के जी विवरण दिए गए हैं, उनमें विध्वशक्ति और प्रवरसेन के राजवंश का उस्लेख न हो। चार चार अप्रवसेध यह करना कोई सामूली वात नहीं थीं: धीर न किसी व्यक्ति का सम्राट् की उपाधि धारण करना धीर अपने आपका मांधाता तथा वसु का सम-कच बनाना ही कोई सामान्य व्यापार था। जिन पुराणी ने भारत में राज्य करनेवाले विदेशी राजकुली तक का वर्धन किया है, वे प्रवरसेन और उसके वंश की कभी मूल नहीं सकते थे: श्रीर वास्तव में बात भी यही है कि वे उन्हें भूते नहीं हैं। तुखार अर्थात् क्रशन राजवंश के पतन का उल्लेख करने के उपरांत तुरंत ही उन्होंने विध्यकों के राजवंश का उल्लेख किया है भीर उस वंश के मूल पुरुष का नाम उन्होंने विध्यशक्ति दिया है और उसके पुत्र का नाम प्रवीर बतलाया है। कहा गया है कि यह नाम बहुत प्रसिद्ध और प्रचलित है और इसका शब्दार्थ है—बहुत बड़ा बीर। पुराशो में उसके बाजपेय यहाँ का भी उल्लेख है: बीर बाय पुराया के एक संस्करमा में, जो वस्तुत: मृल ब्रह्मोड पुराया

है। वाजपेय शब्द के स्थान में वाजिमेध शब्द मिलता है जिसका कार्थ अस्वमेध हो है और यह शब्द भी बहुबचन में रखा गया है-वाजिमेधेरच । संस्कृत ज्याकरण के अनुसार इस शब्द का अर्थ यह है कि उसने तीन या इससे अधिक अश्वमेध यह किए थे। उसका शासन-काल ६० वर्ष बतलाया गया है। यगिप यह काल बहुत विस्तृत है, तो भी एक तो वाकाटक शिलालेखी से धीर दूसरे इस बात से इसका समर्थन होता है कि अरवमेध यह एक तो बहुत दिनों तक होते रहते हैं और दूसरे बहुत दिनी के अंतर पर होते हैं: और इसलिये चार अरवमेध यज्ञ करने में ४०-५० वर्ष अवश्य ही लगे होंगे। तीन बाती से इस सिद्धांत का पूर्व रूप से समर्थन होता है—(१) विंध्यराक्ति और प्रवीर के उदय का समय जो पुराणों में गुप्तों से पहले और तुलारी के बाद ब्याता है; (२) इस राजवंश के मूल पुरुष के नाम दीनी स्थानों में एक ही हैं; ब्रीर (३) वाजिमेधी और प्रवीर के बहुकाल-व्यापी शासन का उल्लेख। और इसके साथ वह

२ पार्शवटर कृत Purana Text पृ० ५०, टिप्पसी ३५.।

१ पार्राज्ञटर द्वारा संपादित बायु पुरान का मत डा॰ हालवाने बकांड पुराना के मत से पूरी तरह से मिलता है। आज-कल बणांड पुराना का जो मुद्रित संस्करना मिलता है, वह संशोधित संस्करना है। ब्रह्मांड पुराना की हस्त-लिखित प्रति इतनी दुर्लम है कि न तो वह मि॰ पार्राज्ञटर के। ही मिल सकी और न मुक्ते ही।

पारस्परिक संबंध भी सिला लीजिए जो पुराशों में नाग राजवंश और प्रवरसेन में उसके प्रपान के द्वारा स्थापित किया गया है और जिसका मैंने अभी ऊपर विवेचन किया है। इस प्रकार जब ये दोनों एक हो सिद्ध हो जाते हैं, तब हमें पुराशों में बाकाटकों का वह सारा इतिहास मिल जाता है जो स्वयं शिलालेखों में भी पूरा पूरा महीं मिलता।

हु पृड, इस बात में कुछ भी संदेह नहीं है कि वाका-दक लोग बाह्मण थे। उन्होंने बृहस्पति सब किए ये जो बाबाटको का मृल केवल बाह्मणों के लिये ही हैं और बाह्मण निवास-स्थान ही कर सकते हैं। बृहस्पति सब के इस विशिष्ट रूप के संबंध में कभी कोई परिवर्त्तन नहीं हुमा— कभी यह नहीं माना गया कि बाह्मणों के अतिरिक्त और लोग भी बृहस्पति सब कर सकते हैं। उनका गोत्र विष्णु-बृद्ध भी बाह्मणों का ही गोत्र है और जो धव तक महाराष्ट्र प्रदेश के बाह्मणों में प्रचलित हैं। इसके धातिरिक्त विष्यशक्ति को स्वष्ट रूप से द्विज या बाह्मण कहा गया है— द्विज: प्रकाशों भृति विष्यशक्तिः । अब इनके मृल निवास-

१ इस स्ताना के लिये में ओ॰ डी॰ खार॰ मोहारकर का अनुवर्तात हैं।

२ A. D. S. R. लंड ४, ए० १२५ और १२= को पाद-टिप्पणी। फोट ५७।

स्थान की सीजिए। पुराशों में इसे विंध्यक या विंध्य देश का राजवंश कहा गया है जिससे यह स्पष्ट सिद्ध हैं। जाता है कि ये लोग विंध्य प्रदेश के रहनेवाले थे; और आगे विचार करने से उनके ठीक निवास-स्थान का भी पता चल जाता है। विध्यक या बाकाटक लोग किलकिला नदी के तट के या उसके भास-पास के प्रदेश के रहनेवाले थे (किलकिला-याम्)। कुछ लीग यही समकते होंगे कि यह वही नदी है जो नक्शों में केन के नाम से दी गई है; पर इसमें कल्पना के लिये काई स्थान ती नहीं रह जाता, क्योंकि मेरे मित्र (अब स्व०) राय बहादुर हीरालाल ने स्वयं किलकिला देखी है जो पन्ना के पास एक छोटी नदी है और जो अपने स्वास्टयनाशक जल के लिये बदनाम है। इस प्रकार हम फिर उसी अजय-गढ़ और पन्नावाले प्रदेश में आ पहुँचते हैं जहाँ वाकाटकी को सबसे प्राचीन शिलालेख मिले हैं और यह वही गैल-मचना का प्रांत है। विदिशा के नागी और प्रवीरक का उल्लेख करते समय भागवत पुराण में इन सबकी एक ही वर्ग में

१. इस नहीं का पूरा विवरण मुक्ते सतना (रीवाँ) के श्रीकृत्त शारदा-प्रसाद में लिख भेजा है जिससे मुक्ते पता चला कि मैंने इस नाले की दो पार विना उथका नाम जाने ही, उसकी तलाश में, पार किया था। वह नाला पत्ता से बोकर बहता है। नागीद से पत्ता जाते समय इसे पार करना पहता है। यह एक संकर्म नाला है। देखी पु० १४ की पाद-टिप्पशी।

रखकर "किलकिला के राजा लेगा" कहा है। इसका समिप्राय यतो है कि उक्त पुराग पूर्वी मालवा, विदिशा और किलकिला की एक ही प्रदेश मानता है या पूर्वी मालवा की भी किल-किला के ही फंतर्गत रखता है। इस प्रकार सभी सम्मतियों के ब्रमुसार इस राजवंश का स्थान बुंदेलखंड में ठहरता है।

हु पूछ, बाव हमें वाकाटक शब्द के इतिहास पर भी कुछ विचार कर लेना चाहिए। वाकाटकानाम् महाराज श्रो अमुक अमुक आदि जो पद मिलते हैं, वनका यह अभि-प्राय नहीं है कि अमुक अमुक नाम के राजा वाकाटक जाति के राजा थे; बस्कि इसका अभिप्राय केंवल यही है कि अमुक अमुक महाराज वाकाटक राजवंश के थे। बहु-वचन रूप वाकाटकानाम् का अभिप्राय ठीक वसी प्रकार केंवल "वाकाटक राजवंश का" है। जिस प्रकार कदंवीं के संबंध में कदंबामाम् का और वनके सम-कालोन परलवीं के संबंध में परलवाल (प्राकृत शब्द है जिसका अभिप्राय है पहावों का) का अभिप्राय द्वाता है। "मारहाचा परलवाल शिव-संड वमो" में "परलवीं का" पद विलक्षण स्वतंत्र है । इस

१ J. A. संद ६, प्र २६।

e E. I. 195 €, 90 4 1

३ पृथिवीपेस द्वितीप के बालाधाटवासे प्लेटों का संपादन करते समय कीलहान ने इस बात पर जार दिया था। E. I. खंड ६, पृ० २६६।

प्रकार वाकाटक किसी नाति का सूचक नाम नहीं है, बल्कि वह एक वैयक्तिक वंश-नाम है। वाकाटक शब्द का अर्थ है-वाकाट या वकाट नामक स्थान का निवासी: जैसा कि समुद्र-गुष्त के शिलालेख में महाजातारक कीशलक धीर पैप्रापरक आदि शब्दों से सहाकातार का, काश्रात का, और पिष्ठापुर का रहनेवाला स्चित होता है। | वंश-नाम बैकूटक ठीक इसी के समान है। मुक्ते बाइब्रा राज्य के सबसे उत्तरी भाग में चिर-गाँव से छ: मील पूर्व कॉसी के जिले में बागाट नाम का एक पुराना गाँव मिला था। उसके पास ही विजीर नाम का एक और गांव है और प्राय: बागाट के साथ उसका भी नाम लिया जाता है। लाग विजार-वागाट कहा करते हैं। वह ओड़छा की तहरीलो तहसील में है। यह कयना और दुगर्ध नाम की दें। छोटो छोटो नदियों के बीच में हैं जी आगे जाकर बेतवा में मिलती हैं। यह शासतों का एक बड़ा थीर बहुत पुराना गाँव है थीर इसमें सधिकतर आगीर बाह्मण रहते हैं। लोगों में प्राय: यही माना जाता है कि महाभारत के सुप्रसिद्ध ब्राह्मय बीर द्रायाचार्य का यह गाँव है। बहाँ दो बड़ी गुफाएँ हैं। लोग मुकसे कहते थे कि वे प्राय: २५ गज चीड़ों और ३० गज लंबी हैं। बैंने यह भी सुना वा कि वहाँ बहुत सी मुर्शियाँ हैं। मूर्त्तियों का जो वर्णन मैंने सुना था, उससे मुक्ते ऐसा जान

<sup>?</sup> G. L. To ?? x

पड़ता था कि वे मूर्तियाँ गुप्त काल की हैं। आज तक कभी कोई पुरावस्ववेता उस स्थान पर नहीं गया है। यदि वहाँ अच्छी तरह खोज और खुदाई आदि की जाय ते। वहाँ अनेक शिलालेख तथा मृत्यवान अवशेष मिल सकते हैं।

इ ५७ क. ज्ञान पड़ता है कि पुरागों के अनुसार जिस बाध्य का पहले-पहल राज्याभिषेक हुआ था, जो इस राज-वंश का मूल पुरुष था और जिसने अपना उपयुक्त नाम विध्य-शक्ति रखा था, उसने अपने राजवंश की उपाधि के लिये अपने नगर या गाँव का नाम चुना था। अमरावती में एक यात्री का लेख मिला है जिसमें एक सामान्य नागरिक ने ई० पू० सन् १५० के लगभग अपने आपको वाकाटक अर्थात् वाकाट का निवासी बतलाया है। और इससे सिद्ध दीता है कि वाकाट एक बहुत पुराना कसवा था। संभव है कि उस समय भी वहाँ के बाह्ययों का इस बात का गवं रहा हो कि हमारा कसवा द्रोकाचार्य का निवास-स्थान है; और होगाचार्य भी वाकाटकों की तरह भारद्वाज बाह्यब ही थे।

§ ४८ प्राचीन पुरायों में विश्वक जाति का वर्णन नहीं है; परंतु मत्स्यपुराय के एक स्थान के पाठ की मूल के कारण किलकिला यवनाः विष्णुपुराय भी गढ़बड़ी में पढ़ गया ब्रह्मद्र पाठ है है। मत्स्यपुराय में जहाँ ब्राधों की सुवी समाप्त हो गई है और उनके सम-कालीन राजबंशों का

१. E. I. लंड १५, ए० २६७, २७वॉ शिलालेख ।

उल्लेख आरंभ तुआ है, वहाँ अध्याय २७२, रलोक २४ में लिखा है—तेपुरसन्नेषु कालेन ततः किलकिला नृपाः। इस पंक्तिको साध सत्स्य पुरागा में इस प्रकरण का अंत हो। गया है और आगे २५वें श्लीक से यवन-शासन का वर्शन आरंभ हुआ है जिससे बहा कुशन शासन (बीन, बीवन) का अभियाय है।। इस वर्शन को पहली पंक्ति की विष्णु-पुराया ने किलकिता राजामें के बर्यान के साथ मिला दिया है: और मत्स्य पुराण की दूसरी पंक्ति यह है-अविष्यन्तीह यवना धर्मता कामतीर्थतः। विष्णुपुराण के कर्ताने इन दोनी पंक्तियो का अन्वय इस प्रकार किया है-तेषुच्छन्नेषु कैलकिला यवना भूपतयो भविषयन्ति मृद्धीभिषिक्तस् तेषा विंध्यशक्तिः। इस विषय में भागवत में विधारपुराम का अनुकरण नहीं किया गया है और विष्णुपुराण के टीका-कार ने एक दूसरा पाठ दिया है और उसकी शुद्ध ब्याख्या इस प्रकार की है कि विंध्यशक्ति उस पाठ के धनु-सार त्तत्रिय अर्थात् हिंदू राजा था। टीकाकार ने दूसरा पाठ इस प्रकार दिया है-विध्यशक्तिमुद्धीभिषिक इति पाठे चत्रिय मुख्य इत्यर्थः। इस दूसरे पाठ से यह नहीं सुचित होता कि विंध्यशक्ति भी कैलकिल यवनी में से था। यह भूल विलकुल स्पष्ट है और इसलिये हुई है कि यवनाः शब्द

t. J. B. O. R. S. 45 (5, 90 201)

को मत्स्यपुराणवाली दूसरी पंक्ति के कैलकिला: शब्द के साथ मिला दिया गया है। यहाँ इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि यह संगत पाठ नहीं है, बल्कि योही रख दिया गया है। विध्यपुराम की सभी प्रतियों में टोकाकार की यह उल्लेख नहीं मिला था कि कैलकिल लोग यवन थे। कुछ प्रतियों में उसे यह पाठ विलकुल मिला ही नहीं था. जैसा कि मि॰ पारजिटर को भी 'ज' (11) बाली विष्णापुराण प्रति से नहीं मिला था। जान पढ़ता है कि जब आगे चलकर फिर किसी ने विष्णुपुराण का पाठ दोहराया धीर मत्स्यपुराण की पाठ के साथ उसका मिलान किया, तब उसने पाठ की उस मूल का सुधार किया जिसमें कैलिकिलों को यवनी के साथ मिला दिया गया था। प्रकट यहाँ होता है कि मूल प्रति में इस स्थान पर यक्नों का उल्लेख नहीं था और वह बाद में मिलाया गया था।

है ५ स्. पुराणों में विंध्यशक्ति के उदय का उल्लेख करते तुए कहा गया है कि विंध्यशक्ति किलकिला के राजाओं में से था। यह बात स्पष्ट है कि यहाँ पुराणों का अभिश्राय नागों से हैं जिनका उस समय किलकिला के साथ बहुत संबंध था, क्योंकि उनका नाम वितिशा हुए से बदलकर किलकिला हुए हो। गया था, जैसा कि वायुप्राण में कहा है। यथा—

१. P. T. प्र० ४८, पाद-डिप्पम्मी द्वर ।

तच्छ्नेन च कालेन ततः फिलकिला-चृपाः।

ततः कि(कै)लकिलेभ्यास्य विन्ध्यशक्तिभविष्यति॥

× × × ×

वृषान् वैदेशकोश्चापि सविष्योदय-निवेधितः।

भागवत में इसी प्रकार परवर्ती नागों का वर्णन किया गया है और किलकिला के राजाओं का वर्णन मूननंदी से आरंभ करते हुए कहा गया है—

> किलकिलायां नृपतया भृतनन्दाय वंगिरिः। शिगुनन्दिश्च तद्भाता यशानन्दिः प्रवीरकः ॥

पुरायों में प्रवीर की किलकिला वृधों के अंतर्गत अर्थात् पूर्वी बुंदेलसंड और बघेलसंड के भार-शिवों के साथ रखा है।

जो यह कहा गया है कि किलकिला के राजाओं में से विष्यशक्ति एक राजा हुआ था, उसका अभिप्राय यह है कि वह किलकिला के राजाओं के माने हुए करद राजाओं में या उनके संघ के एक लास सदस्यों में से था। वाकाटकों के जो राजकीय लेख आदि हैं, उनमें विष्यशक्ति का नाम क्षोड़

१. वायुप्राण, श्लोक ३५८—३६०। मिलाओ सम्राटपुराण, श्लोक १७८, १७६।

२. श्लोब ३२, ३३. मागवत में इस बात का उल्लेख दी। दिया गया है कि यश:नदी खीर प्रवीर के शैच में खार राजा भी हुए थे।

दिया गया है श्रीर अपने स्वतंत्र राजाओं के वंश का प्रवर-सेन से आरंभ किया गया है: श्रीर इसी से यह बात प्रमा-वित होती है कि राष्ट्रीय संघटन की होट से विंव्यशक्ति एक अधीनस्य राजा था। केवल अजंता की गुका वाले शिलानेस में (गुफा नं १६) वंश का जो इतिहास (चिति-पानु-पूर्वी) दिया गया है, उसी में कहा गया है कि वाकाटक बंग का संस्थापक विंध्यशक्ति था-वाकाटकवंशकेतुः। इस वर्णन से यह प्रकट होता है कि विध्यशक्ति, जिसकी शक्ति बड़े बड़े युद्धों में विजय प्राप्त करने से बढ़ी थी और जिसने अपने बाहुबल से एक नए राज्य की स्थापना की थीं, जो बाकाटक वंश का केंद्र या और जी जन्म भर कट्टर नासमा बना रहा ( चकार पुण्येषु परं प्रयन्नम् ), वस्तुतः किल-किला के बुधों का एक सेनापति था। उसने अपने बंश की उपाधि के लिये अपने मूल निवास-स्थान का जी नाम चुना था, उससे स्चित होता है कि वह एक सामान्य नागरिक या और किसो राजवंश में उसका जन्म नहीं हुआ। था। विंध्य तथा अपने निवास-स्थान वाकाट के साथ अपना संबंध स्थापित करने में उसे देशभक्ति-जन्य आनंद होता था। स्वयं विंध्यशक्ति भी एक गढ़कर बनाया हुआ नाम मालूम होता है। जान पहता है कि स्रोध तथा नैपथ विद्र देशों में उसने बहुत से स्थानी पर विजय प्राप्त करके उन्हें अपने अधिकार में किया था (§§७५, ७६ क)।

§ ६०. जिस राजधानी में प्रवरसेन प्रथम राज्य करता या बह चनका थीं (९२४); और पुराणों के वर्णन से बह प्रकट होता है कि वह नगरी पहले से राजधानी ही वर्त्तमान थी, प्रवरसेन की बसाई हुई नहीं थी। जान पहता है कि यदि नागी ने उस नगरी की स्थापना नहीं की थी ते। वह कम से कम विंध्यशक्ति की स्थापित की हुई भवश्य थी (६२४ पाद-दिष्पणी)। आजकल गंज-नचना नाम का जो पुराना और किलेबंदीवाला कसवा है, वहीं मेरी समक में पुराना चनका या कांचनका नाम का स्थान है जहाँ वाकाटक लोग राज्य करते थे। वह सामरिक हाँष्ट से जिस स्वान पर और जिस हंग से बना है, उससे यहां सुचित होता है कि वह किसी नवीन शक्ति का वनवाया हुआ वा और नवीन घारण किए हुए 'बिंध्यशक्ति' नाम की भी इससे सार्थकता है। जाती है, जिससे स्चित होता है कि विध्य हो उसकी वास्तविक शक्ति थी। जनरत कनियम ने गैत-नचना

को स्थिति का जो वर्षन किया है, वह इस प्रकार है—

'नाचना नाम का छोटा गाँव गंज नामक कसवे के

परिचम में दो मोल को दूरी पर है और यह गंज कसवा
पन्ना से दिच्छा-पूर्व २५ मोल और नागीद से दिच्छापश्चिम १५ मोल को दूरी पर है।

जिस स्थान की नचना कहते हैं, वह बहुत सी हैटों
से दका हुआ है; और गंज से नचना की जो सड़क जाती

है, उस पर ईटो की बनी हुई इसारतों के बहुत से खेंडतर हैं। लोग कहते हैं कि कुछर (नचना के किले का पुराना नाम) आचीन काल में बहुत बढ़ा नगर था और वहाँ वस देश के राजा की राजधानी थी। नचनावाले स्थान की लोग अब तक खास कुछर कहते हैं।....... यह भी कहा जाता है कि कुछर के किले से सखना था गोरंना नाला तक एक सुरंग है। यह नाला नचना से होता हुआ बहुता है और गंज से ११ मील दिख्या-पिश्चम कियान या केन नदी में मिलता है। यह स्थान एक घाटी के द्वार पर पड़ता है और बाहरी आक्रमण के समय पूर्व, पश्चिम और दिख्या की ओर पीछे हटकर विध्य की पहादियों में अपनी रचा के लिये जाकर रहने का इसमें अच्छा स्थान है।

इस स्थान को पहचान पार्वती और चतुर्मुख शिव के उन देंगों मंदिरी से होती है जिनका वर्णन हम कपर कर चुके हैं धीर जिनके द्वारी पर गंगा और यसुना की सूर्शियां है। गंगा और यसुना की सूर्त्तियां बनाने की कल्पना विशेष कप से वाकाटकों की है जो उन्होंने भार-शिवों से प्राप्त की थी। यह स्थान पृथिवीपेण प्रथम के तीन शिलालेखों के लिये

१ कनियम A. S. R. लंड २१, पू० १५ । इसका ग्रुट रूप नाचना है, नाच्ना नहीं।

भी प्रसिद्ध है। भारतीय स्थापत्य और तच्या कला के इतिहास में ये मंदिर अनुपम हैं और इन्हीं से उस कला का आरंभ होता है जिसे हम लोग गुप्त कला कहते हैं। ये सभी लेख संस्कृत में हैं।

## द्वाकाटकों के संबंध में लिखित प्रमाण और उनका काल-निर्णय

\$ ६१ सिक्को से हमें दे। वाकाटक सम्राटों की नाम मिलते हैं - एक ते। प्रवरसेन प्रथम और दूसरा हदसेन प्रथम को प्रवरसेन प्रथम का पाता और उत्तराधिकारी था, (६५२ पाद-टिप्पणी)। प्रवरसेन प्रथम के पिता विध्यशक्ति का कोई सिक्का नहीं मिलता। विभ्यशक्ति वस्तुतः भार-शिव नाग सम्राटी का अधीनस्य राजा या और संभवतः उसने अपने सिक्के बनवाए हो नहीं थे। वाका-दक सम्राटी के जिन दे। सिक्कों का ऊपर उल्लेख किया गया है सार जिनके बनवानेवाली का निर्माय हमने किया है, उन पर पहले कभी किसी ने स्थान हो नहीं दिया वा: क्योंकि अब तक या तो वे ठीक तरह से पढ़े ही नहीं गए घे और या विलक्कल हो नहीं पहें गए थे। हमने अभी प्रवर-सेन प्रथम के सिक्के का विवेचन किया है (§३०) जो संभवत: भहिच्छत्र की टकसाल में बना था। स्ट्रसेन प्रथम के उत्तराधिकारी वस्तुत: गुप्ती के अधोन थे: और गुप्ती का यह

नियम या कि वे अपने किसी अधीनस्य राजा की सिक्को बनाने ही नहीं देते थे। परंतु ऐसा जान पड़ता है कि कट्रसेन प्रथम के पुत्र और उत्तराधिकारी पृथिवीपेश प्रथम के संबंध में इस नियम का पालन नहीं किया गया था और उसे अपवाद रूप से मुक्त कर दिया गया या और उसने अपने पुत्र रहसेन द्वितीय का विवाह चंद्रगुष्त द्वितीय की कन्या से किया था। जान पड़ता है कि उसका सिक्का भी हम लेगों की मिल चुका है। डा० विसेंट स्मिष्य ने अपने Catalogue of the Coins in Indian Museum नामक पंथ में 1, प्लेट नं० २० में, जिस छोटे धीर साफ सिक्के का चित्र चै। ये नंबर पर दिया है और जिस पर पीछे की और साँड़ की एक बहुत अच्छी मृत्तिं बनी है, वह सिक्का पृथिवीपेगा प्रथम का ही है। इस सिक्के के सामनेवाले भाग पर बही प्रसिद्ध युन्त बना है जो कोसम की टकसाल में बने हुए भार-शिव सिक्की पर पाया जाता है; श्रीर इस पर एक पर्वत की भी बाकृति वनी हुई है। इस पर का लेख बाह्मी लिपि में है। डा० स्मिथ (प्र० १५५) ने इसे पवतस पड़ा था जिसका अर्थ उन्होंने लगाया था-पत्रत का। परंतु इसमें का पहला अच्चर प नहीं है, विक्ति पू है और ऋ की मात्रा अचर के नीचे हैं। दूसरा मचर संयुक्त अचर है और उसमें

१ साथ ही देखी इस प्रथ का तीसरा प्लेट।

गुष्तीय व (जिसके सभ्य में एक स्पष्ट बिंदु है) के नीचे आधा व भी है। जपर की बोर का चिह्न भी है यह व (व्) रे पढ़ा जाना चाहिए। जिस अचर को डा॰ स्मिथ ने त पढ़ा है, बहु प है और उसके उपर को मात्रा है। इसके बाद का अचर गा है। इस प्रकार पूरा नाम प्रव (व्) पिगा अर्थात पृथ्वितीयेगा जान पड़ता है। नीचे की बोर दाहिने की पर रेलिंग के पास एक अंक है जो स के समान है और जिसका अर्थ यह है कि यह सिक्का उसके शासन-काल के नवें वर्ष में बना था। इसमें का गा टेड़ा वा अरुका हुआ बीर वैसा ही है, जैसा गुप्त लेखों में पाया जाता है; और यह अचर भी तथा बाको दूसरे अचर भी उन अचरें। से मिलते हैं जो आरंभिक गुप्त काल में लिखे जाते थे।

इसी वर्ग (कीसम के सिक्के) में डा० स्मिष्ठ ने इसी प्लोट नै० २० में प्रवी संख्या पर एक और सिक्के का चित्र दिया है। इस सिक्के पर का लेख उनसे पढ़ा नहीं गया था। इस पर भी वही पाँच शाखाओवाले बच्च की आकृति बनी है, पर वह अधिक कल्पनामय और रूट्ट रूप में हैं और उस पर भो पर्वत का वैसा ही चिह्न बना है, जैसा कि पृक्षियो-पेस प्रथम के सिक्के (आकृति नै० ४) पर है। । जान पहता

र. यह सिकका बड़ा है, इसलिये इस पर का पर्यत भी बड़ा है पर इसकी आकृति ठीक वैसी हो है, वैसी ४ नंबरवाले सिकके पर है। मैंने इन सिककों के जो चित्र दिए है, वे उनके मूल खाकार से कुछ

है कि यह पर्वत विंध्य हो है। इस पर भी वही वाकाटक चक्र बना है जो हुरेहा के स्तंभ और गंज तथा नचना के वाकाटक शिलालेखों और साथ ही प्रवरसेन प्रथम के उद्देव वर्ष के सिक्के पर प्रेकित है (§३०)। इस सिक्के पर पीछे की ओर एक ध्वज की ओर मुख किए हुए वैसा हो दुर्बल साँड़ बना है; जैसा पल्लव भोहरों पर है ( S. I. I. २, ५० ५२१)। इसके ऊपरी भाग पर मकर का सिर बना है जो गंगा का वाहन तथा चिह्न है? । साँड़ के ऊपर एक और आकृति है जो एक पद-स्थल पर स्थित है और जिसके मुख के चारी ओर प्रभा-मंडल है जो संभवत शिव की मूर्ति है। यह मूर्ति भी प्राय: वैसी हो है जैसी पल्लब भोहर पर है। पीछे की और चक्र के ऊपर एक किनार लेख है

छोटे हैं। इस पर के लेख पड़ने के लिये मैंने इनके द्रप्यों से काम लिया था।

इसमें माँइ अन को ओर खला जा रहा है, परत पल्लव मोहर पर वह शात खड़ा है। इसमें और पडले को पल्लव मोहर पर— जिसका उल्लेख E. I. साँड ⊏, प्र• १४४ में हैं—साँड खड़ा हुआ है और साथ ही सकरण्यन भी है।

२. में तमभता हूँ कि बैकेट के आकार का जो मकरच्या है, उसका नाम मकर-तोरया था। संयुक्त प्रांत में बैकेट का अब तक टाड़ी या तोड़ी कहते हैं। पटने के म्यूजियम में कासे का बना हुआ एक पुराना मकर-तोरयायाला च्या प्रस्तुत है जिसके ऊपर एक चक्त है। यह वक्सर के पास मिला था।

वाकारक सिक्के

प्रवरसेन का सिक्का

रुद्र (सेन प्रथम ) का सिक्का







C. I. M. Plate XXII.

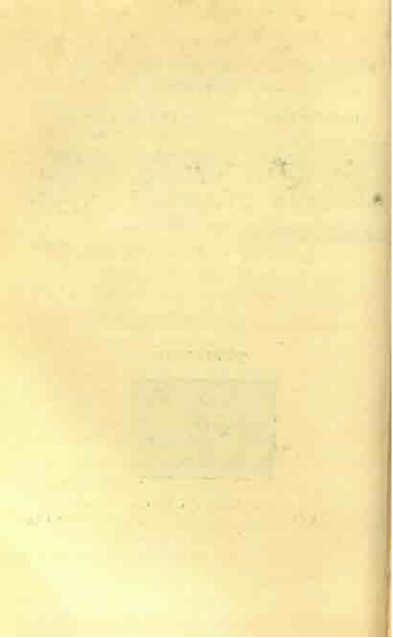
C. L. M. XX. 5.

## पृथ्वीपेगा का सिक्का



C. I. M. Pl. XX. 4.

To the



जो 'रुद्र' पढ़ा जाता है। र का कपरी भाग संदूकतुमा है और द के कपर की रेखा कुछ मीटी है। पर्वत के दाहिने भाग में १०० का अंक है। मैं समक्ता हैं कि यह रुद्रसेन का सिक्का है जो संबत् १०० में बना था। यह सिक्का अपनी बनावट, गंगा के चिह्न, पर्वत, वृत्त, साँड़ और चक्र के कारण प्रवरसेन प्रथम और पृथिवीषेण प्रथम के सिक्को (देखें। \$३०) के ही समान है।

शेष बाकाटकों के सिक्के नहीं हैं।

ुँ६१ क. मिलान के सुभीते के लिये में वे सब बाका-टक धामिलेख, जो अब एक अकाशित गाकाटक शिलालेख हो। चुके हैं, काल-क्रम के धनुसार सगाकर नीचे दें देता हैं।

पृथिवीपेश प्रथम—(क,ख,ग) पत्थर पर खुदे हुए तीन छोटे खत्सर्ग संबंधो लेख। तीनी का विषय एक ही है। पृथिवी-पंश प्रथम के शासन-काल में ज्याग्रदेव ने नचना धीर गैन में जो मेंदिर बनवाए थे, उन्हीं के निर्माण का इनमें उल्लेख है। यह ज्याग्रदेव या ते। पृथिवीपेश के परिवार का या अथवा उसका कोई कर्मचारी या करद राजा था। इन शिलालेखें पर राजकीय चक्र का चिद्व है। G.I. ए० २३३ नै० ५३ और ५५ नचना का। E.I. संह १७, १२ (गैज)।

प्रभावतीराप्ता—( घ ) राजमाता प्रभावती गुप्ता ( चंद्रगुप्त द्वितीय और महादेवी कुबेर नागा की पुत्री ) युवराज दिवाकर- सेन की माता के अभिलेख पूनावाले प्लेट में हैं और नी १३वें वर्ष में तैयार कराए गए थे। यह दान नागपुर जिले में नेदिवर्धन ने किया था (E. I. १५, ३८)।

प्रवरसेन द्वितीय—( क ) प्रवरसेन द्वितीय के चमकवाले फ्लेट। यह रुद्रसेन द्वितीय और प्रभावती गुप्ता का पुत्र था और प्रभावती गुप्ता देवगुप्त की करूपा थी। ये प्लेट १८वें वर्ष में प्रवरपुर में तैयार हुए थे। ये प्लेट बरार के एलिचपुर जिले के चमक नामक स्थान में मिले थे और भोजकट राज्य के चमक (चर्नाक) नामक स्थान से संबंध रखते हैं (G. I. पु० २३५)।

- (च) सिवनीवाले प्लंट नो मध्य प्रदेश के सिवनी नामक स्थान में मिले थे। ये प्रवरसेन द्वितीय के हैं और उसके शासन-काल के १८वें वर्ष के हैं। ये एलिचपुर जिले की एक संपत्ति के विषय में हैं (G. I. १० २४३)।
- (छ) दामोदरसेन प्रवरसेन द्वितीय के शासन-काल के १-दें वर्ष के पूनावाले दूसरे प्लोट के लेख जो राजमाता प्रभावती गुप्ता महादेवी ने, जो कद्रसेन द्वितीय की रानी और महाराज श्री दामोदरसेन प्रवरसेन की माता थी, तैयार कराए थे। यह दान रामगिरि (मध्यप्रदेश में नागपुर के पास रामटेक) में किया गया था। (LA. खंड ५६, ४० ४८)।

१. इन्हें रिडपुरवाले प्लेट कहना चाहिए । देखा बा॰ हौरासाल कृत Inscriptions in C. P. & Berar. १८३२, पृ॰ १३६. रिडपुर श्रमसवती से २६ मील है ।

- (ज) प्रवरसेन द्वितीय के दूदियाबालों प्लेट जो २३वें वर्ष में प्रवरपुर में प्रस्तुन कराए गए थे और मध्य प्रदेश के छिंदवाड़ा जिले में मिले थे। E. L. खंड ३, पृ० २५८।
- (भा) प्रवरसेन द्वितीय के पटना न्यूजियमवाले प्लेट। ये खंडित हैं और इन पर कोई समय नहीं दिया गया है। ये प्लेट मध्य प्रदेश के जवलपुर से पटने आए थे। J.B.O. R.S. खंड १४, प्र० ४६४।

पृथिवीयेग द्वितीय—(व्य) बालाघाटवाले प्लेट जो महा-राज श्री नरेंद्रसेन के पुत्र और प्रवरसेन द्वितीय के पात्र पृथिवी-येग द्वितीय के हैं। पृथिवीयेग द्वितीय की माता कुंतल के राजा (कुंतलाधिपति) की कन्या महादेवी अक्रिता भट्टारिका थी। इन पर के लेख मसादे के रूप में हैं जो बाकी सादे अंश पर एक दान के संबंध में खोदे जाने के लिये तैयार किए गए थे। पर इनमें किसी दान का उल्लेख नहीं है। ये मध्य-प्रदेश के बालाघाट जिले में पाए गए थे। E. I. १८; २६९।

देवसेन—(ट) अर्जाता के गुहा-मंदिर का शिलालेख नै० १३ (घटोरकच गुहा) राजा देवसेन के मंत्री हस्तिभाग का लिखवाया हुआ और देवसेन वाकाटक के शासन-काल में खुदवाया हुआ (बाकाटके राजित देवसेने)। यह मंत्री दिच्छी बाह्मण या जिसकी वंशावली उसमें दी गई है।

१. बुहलर ने भूल से इसे कुछ परवर्ची काल का कालामा है।

यह गुद्धा-मंदिर उसने बैाद्ध-धर्म के लिये उत्सर्ग किया था। A. S. W. I. ४, १३८।

हरिषेण—(ठ) धर्जना का शिलालेख (बुहलर का तासरा लेख) जो गुन्ना-मंदिर नं० १६ में है। यह देवसेन के पुत्र हरि-पेशा के शासन-काल का है। देवसेन ने अपने पुत्र हरियेशा के लिये राजसिंहासन का परित्याग कर दिया था। देवसेन प्रवरसेन द्विवीय के एक पुत्र का, जिसका नाम नहीं मिलवा, पुत्र था। इस शिलालेख के पहले भाग में श्लोक १ से १८ तक वंश का इविहास (चितिपानुपूर्वी) है। बाका-टक राजवंश के राजाओं की यह बातुपूर्वी या राजसिंहासन पर बैठनेवाले राजाओं का कम विध्यशक्ति से धारंभ होता है। दूसरे भाग श्लोक १ इसे ३२ तक में स्वयं उस मंदिर का उल्लंख है जिसका आशय यह है कि मंत्रो बराहदेव ने, जो देवसेन के मंत्रो हस्तिभोज का पुत्र या, यह गुहा-मंदिर या चैता बनवाकर बाढ़ों के पूजन-अर्चन के लिये उत्सर्ग कर दिया था। A. S. W. I. 8, १२81

(ड) अनंता के गुड़ा-संदिर का शिलालेख, जो बुहलर का चैश्या लेख है, राजा हरिषेण के किसी अधीनस्थ और करद राजा के वंश के लोगों का बनवाया हुआ है। इसमें उनकी दस पीढ़ियों तक की वंशावली दी है और कहा गया है कि यह गुड़ा-संदिर (नै०१७) बनवाकर भगवान बुद्धदेव के नाम पर उत्सर्ग किया गया था। इस पर हरिषेण के शासन-काल का वर्ष दिया है जिसने अपनी प्रजा के हित के काम किए ये (परिपालयित चिवोंट-चंड्रे हरिपेशों हितकारिशी प्रजा-नाम )। A. S. W. I. ४, १३० ठ (1) २१, A. S. W. I. ४, १२८।

इनके धातिरिक्त दें। धौर अभिलेख हैं जो, मेरी समभ्र से, बाकाटकों के हैं धौर जिनका वर्णन आगे चलकर किया जायगा?।

\$६२ शिलालेखों भीर पुरागों के प्राधार पर नाका-टकों की जो बंशावलों बनतों है, वह यहाँ दी जाती है। इस वंशावलों में जिन लोगों के नाम गोल कोएक के ग्रेंदर दिए गए हैं, वे वाकाटक राजा के कृप में सिहासनासीन नहीं हुए थे।

र, इनमें से एक दुरेश (जारेंग) का स्तेम है। देखी इति में परिशिष्ट क। इसमें स्पष्ट रूप से इस वंश का नाम है और लिपि के विचार में यह सबसे पहले का है।

## विष्यशक्ति राजा ( मूद्धािभिषक्त )

सम्राट् प्रवरसेन प्रथम, प्रबोर, ६० वर्ष तक शासन किया

(अपराज के रूप में ग्रासन (अपराज के रूप में शासन (अपराज के रूप में ग्रासन में पुरिका में शासन करता था। बाद में यह चनका में प्रवस्तत का पृथिबोषेण प्रथम—यह समुहगुप्त थीर चन्ह्राप्त द्विताय का सम-कालीन था और इसने कुन्तल क्टरोन प्रथम--यह गैशवावस्था में ही, भार-शिव राजा का पाता होने के कारण, भार-शिव राजा के रूप में सिश्वासन पर बैठा था और अपने प्र-पिता प्रवरसन के संरच्छा (चीया लड्का) उत्तराधिकारी हमा था। यह समुद्राप्त का सम-कालीन था। (वीसरा सड़क्ता) करता या) के राजा पर विशय प्राप्त की की। (गैातमी पुत्र) (दूसरा खड्का)

रहसेन द्वितीय-इसका विवाद प्रभावती गुप्ता के साथ हुया था जा चन्द्रगुप्त द्वितीय गथा महादेवी कुबेर नागा की पुत्री थी।

(दिवाकरसेन — यह सेरह वर्ष की धवस्था में या उसके उपरान्त युवराज रहने की दशा में ही सर

दामीदरसेन-प्रबरसेन (प्रवरसेन द्वितीय) शिलालेखी से पदा चलता है कि इसते मध्य प्रदेश के प्रवरपुर में कम से कम २३ वर्ष तक राज्य किया था। जान पड़ता है कि यह एक नई राजधानी थी जे। उसी के नाम पर स्थापित हुई थी। नर्ह्मत-(मजनावाल शिलालेख में इसका नाम नहीं है। यह ८ वर्ष का अवश्या में सिहासन पर बैठा था।) बालापाटवाले प्लेटी में इसका नाम नरहसेन दिया है। इसने महादेवी अजिसता महारिका के साथ विवाह किया था जा कुरत के राजा की कन्या थी। कीशला मैकता शीर माखेव क करद राजा इसके बाजानुबनी थे।

शिवनीपेक द्विताय (इसने कपने हने हुए वंश का उद्धार किया था)

जिसने घपने युत्र हरियंण के लिए सिहासन का देवसेन-भेगाप्रिय (भेगोषु यथेष्टचेषाः) भीर रूपवान् राजा परित्याम कर दिया था।

इसी के मंत्री दिस्तिमीज ने बजंता का गुहा-हरिपंध -इसने क्रवल, धवंदी, कत्तिम, काशल, जिक्रट, ताट और बाघ देशों पर वित्तय प्राप्त की थी। मंदिर नं० १६ बनवाया था और केद्ध मिन्तुका

की प्रिपेत क्रिया था।

वैवसेन कीर उसके पुत्र प्रथियोपंग द्वितीय के उत्तराधिकार के संबंध में कुछ जम उत्पन्न सम या गड़बड़ी हर है। जाती है, बीर मागे बतकर परवर्ती वाकाटकी क इतिष्ठास में मैंने है। गया है, बीर इसका कारण दें। नेख हैं। पहला ते क्लंता की १६ ने० बाली गुका का शिकालेख है जा हरियेग के शासन काल में उत्काण हुमा था बीर दूसरा पृथिवायेग द्वितीय का वाखपत्रवाला मसीया है। परंतु इनके शस्रों का ठीक ठीक रूप में लाने पर यह इस विषय का विवेचन किया है § ६३ शिलालेख में देवसेन का जो वर्णन है और जो उसके पुत्र के शासन-काल में उस्कीर्य हुआ था, उसके बिल-शिलालेखों के डोक खुल ठीक होने का प्रमाण इस बात से होने का प्रमाण भी मिलता है कि उस समय के राज-कर्मचारियों और कवियों ने भी उसके ठीक होने का उल्लेख किया है। स्वरूपवाम राजा 'जिसके पास उसकी सब प्रजा उसी प्रकार पहुँच सकती थीं, जिस प्रकार एक भच्छे मित्र के पास' प्राय: भोग-विलास में हो अपना सारा जीवन व्यतीत करता था। यह अपने पुत्र के लिये राज्य छोड़कर अलग हो गया था। इसने अपने सामने अपने पुत्र का राज्याभिषेक कराया था; और इसके वपरांत यह अपना सारा समय भोग-विलास में हो विताने लगा था।

ई देश, शिलालेखों आदि के अनुसार वाकाटक इति-हास में एक निश्चित बात यह है कि चंद्रगुप्त द्वितीय के शकाटक इतिहाल में समय में हो पृथिवीयेखा प्रयम और एक निश्चित बात कद्रसेन द्वितीय हुए थे। एक और बात, जिसका पता प्रयाग के समुद्रगुप्तवाले शिलालेख से चलता है, यह है कि समुद्रगुप्त के सम्राट् होने से पहले ही सम्राट् प्रवरसेन का देहांत हो चुका था, क्योंकि उस शिला-लेख में प्रवरसेन का नाम नहीं मिलता। समुद्रगुप्त ने गंगा-यमुना के देश्याब के आस-पास के 'वन्य प्रदेश' के राजाओं को अपना शासक या गवर्नर और सेवक बनाया या', जिसका निस्संदेह रूप से अर्थ यही है कि बुंदेजखंड और वधेजखंड उसकी अधीनता में आ गए थे। अब प्रश्न यह होता है कि उस समय विंध्य प्रदेश में कीन सा वाकाटक राजा या जिसके अधीनस्थ और करद राजाओं की समुद्रगुप्त ने छीनकर अपने अधीन कर लिया या। उसने जी प्रदेश जीते थे, वे प्रवरसेन के बाद जीते थे, और चीधा वाकाटक राजा पृथिवीषेण प्रथम सारे वाकाटक देश पर राज्य करता या और उसके लड़के का विवाह चंद्रगुप्त विक्रमादित्य की कन्या के साथ हुआ या। इसलिये समुद्रगुप्त का सम-कालीन वही वाकाटक राजा रहा होगा जो प्रवरसेन के बाद और पृथिवीपेण से पहले हुआ या; और वह राजा रुद्रसेन प्रथम या जिमे हम निश्चित रूप से वही रुद्रदेव कह सकते हैं जो समुद्रगुप्त की सूची में आर्थावर्त्त का प्रधान राजा था (६१३-६)।

ई ६५. परंतु बाकाटकी के इतिहास के संबंध में हमें धीर बहुत सी बातें तथा सहायता पुराशों से मिलती है। पुराशों बाकाटक इतिहास के में कहा है कि बिंध्यशक्ति को बंशजी ने संबंध में पुराशों के स्ट्र वर्ष तक राज्य किया था; और उल्लेख यह भी कहा है कि इनमें से ६० वर्षों तक शिशु राजा तथा प्रवरसेन प्रवीर का राज्य रहा; धीर इस-लिये विंध्यशक्ति को राज्य के लिये ३६ वर्ष बचते हैं। दूसरे

<sup>₹.</sup> G. I. 90 ₹₹ 1

शब्दों में हम यही बात यो कह सकते हैं कि पुराशों में हट्ट-सेन प्रथम से हो इस राजवंश का मंत कर दिया जाता है। इसलिये हम हडतापूर्वक कह सकते हैं कि क्ट्रसेन की समुद्र-गुप्त का मुकाबला करना पड़ा या और इसी में उसका लीव हो गया। बायु पुराण और ब्रह्मांड पुराण में कहा गया है कि साम्राज्य (भूमिं) २६ वर्षों के उपरांत दूसरी के हाथ में चली गई थी। वायुपुराम में जहां ६० वर्षों का उल्लेख है, वहां किया बहुबचन में हैं, जिससे पता चलता है कि ६० वर्ष का वस्त्रेख दोनी के संबंध में है। उसकी किया (भीक्यन्ति) द्विवचन में नहीं बरिक बहुवचन में दे जे। प्राकृत के नियमी के अनुसार है, जैसा कि मि॰ पारिवटर ने बतलाया है ( P. T. ए० ४०, टिप्पणी ३१)। भागवत में न ते। शिग्र राजा का उत्तोव ही है और न उसकी जिनती ही हुई है। जान पड़ता है कि प्रवरसेन की मृत्यु होते ही समुद्रगुत्र ने तुरंत अपना यह सभियान सारंभ कर दिया या और प्रयाग या कीशांबी के युद्ध-चेत्र में रुद्रसेन प्रवम की शक्ति दृट गई थी; धीर इसी युद्ध में उसके साम्राज्य-संघ के प्रमुख राजा अच्युत धीर नागसेन की तथा संभवत: गणपति नाग की भी मृत्यु हो। गई थी ।

१. मिलाओ इलाहाबाद का शिलालेख जिसमें 'पृथियो' (पंक्ति २४) और 'बरवो' का अर्थ 'भारत' सीर 'साम्राज्य' है।

२, देशो आगे तींसरा गाग § १३२ ।

§ इ.इ. इस प्रकार पुरालों में विंध्यक राजवंश का ते। क्षंत कर दिया गया है, पर गुप्तों को संबंध में उनमें जो उल्लेख मिलता है, उससे जान पड़ता है कि उनका वंश तब तक बराबर चला चलता या, क्योंकि गुप्त राजाओं को वन्होंने बिना पूरा गिनाए हो छोड़ दिया है और यह नहीं बतलाया है कि सब मिलाकर उन्हें ने कितने दिनी तक राज्य किया था। पुराणी में जो यह कहा है कि विश्यक वाकाटक सम्राटों ने सब मिलाकर ८६ वर्ष तक राज्य किया या, उसका समर्थन बाकाटक शिलालेखी से भी द्वारा दै जिनमें पृथिवीपेश प्रथम के शासन के संबंध में लिखा है-'जिसके उत्तराधिकारी पुत्र और पीत्र बराबर होते चले गए थे और जिसके कांश तथा दंड या शासन के साधन बराबर सी वर्षों तक बढ़ते गए थे" (पजीट इत G. I. ए० २४)। कीलम के सिक्कों में से कड़ का जो सिक्का है, इस पर बाकाटकी का विशिष्ट सक है और उस पर १००वाँ वर्ष संकित है (६६१)। इस प्रकार रुद्रसेन ने अपने राजवंश के शासन के एक सौ वर्ष पूरे किए थे और उसने चार वर्षों तक राज्य किया था।

्र हेण विष्णुपुराया और भागवत में दे। जोड़ दिए हैं। उनमें से एक ते। १०० वर्ष है और दूसरा कुछ अनिश्चित है [४६,६ या ६०(१)] है और वहाँ का पाठ कुछ ठोक नहीं है। विष्णुपुराया की हस्तिलिखित प्रतियों में है—वर्ष-शतम् पट्:

वर्षाणि और वर्ष-शतम् पंचवर्षाणिः और भागवत में है-वर्ष-शतम् भविषयंति अधिकानि षट् । ज्ञान पड्ता है कि वर्ष शतम् लिखने के उपरांत कुछ थीर भी लिखा गया था जी भव साफ साफ पड़ा नहीं जाता। विष्णुपुराम में वर्षशतम् के उपरांत फिर वर्षाणि शब्द की देहिराने की कोई आवश्यक-ता नहीं भी। विष्णुपुरास के संपादकों सा अतिलिपि करनेवालों के सामने दे। अंक थे। एक ता शिशुक और प्रकार के लिये ६० वर्ष का और दूसरा विध्यशक्ति के बंश के लिये १०० या स्इ वर्षों का। स्इ और ६० की सिलाकर उन्होंने वर्षशतानि एंच कर दिया या पर्कर दिया; और ज्ञान पड़वा है कि १०० और ५६ या १०० और ६० की घटाकर १०६ कर दिया गया। यहाँ यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि उन्होंने न ते। बायु पुराण बीर नहाडि पुराग का ६० वाला अंक लिया और न बनका ८६ वाला श्रेक लिया, बल्कि उन दोनों की अगह उन्होंने १०६ या १५६ पढ़ा। इसलिये हम यह मान लेते हैं कि १०० अधवा स्य वर्षी तक ता वाकाटकों का स्वतंत्र शासन रहा और ६० वर्षी तक प्रवरसेन तथा रुद्रसेन ने शासन किया। स्वयं रुद्रसेन प्रथम ने, सम्राट् के रूप में नहीं बल्कि राजा के रूप में, संभवतः चार वर्षों तक शासन किया था; (और 'यही

१. P. T. ५०, दिव्यणी ३०।

वह चार वर्षों का अंतर है जो पुराक्षों के दे। वर्गों में मिलता है—वर्षशतम् या १०० वर्ष और ८६ वर्ष) ।

ुँ६८, इसके अविरिक्त पुरागों में राज्य-कम की एक और महत्त्वपूर्ण वात मिलती है। वे सन् २३८ या २४३ ई० र के लगभग शातवाहनों के शासन का अंत करके और उनके सम-कालीन मुकंड-तुखारों का वर्णन (लगभग २४३ या २४७ ई०१) समाप्त करके विष्यशक्ति के उदय का वर्णन आरंभ करते हैं। इसलिये यदि हम यह मान लें कि विष्य-शक्ति का राज्य सन् २४८ ई० में आरंभ हुआ था ते। पुरागों और शिलालेखों के आधार पर हमें नीचे लिखा कम और समय मिलता है—

| १, विंध्यशक्ति      | ***     | н       | न २४८- | - २८४ ई० |
|---------------------|---------|---------|--------|----------|
| २. प्रवरसेन प्रथम   | 24.64   | 100     | ₹54-   | -388 !!  |
| ३, रुद्रसेन प्रथम   | ***     | 444     | 388-   | -385 "   |
| ४. पृथिवीपेग प्रथम  | 1444    | 1920    | 384-   | -3wy "   |
| ५, रुद्रसेन द्वितीय |         | 1000    | \$ 64- | -3e4 "   |
| ६ प्रमावती गुप्ता ( | क) दिव  | करसेन क | 1      |          |
| श्रमिभाविका के      | रूप में |         | ₹-54-  | -goy "   |

१. एक प्रकार से कानून की इष्टि में बाकाटक-वंश का अंत प्रवर-सेन प्रथम ने ही हो गया था। (६ २००, प्राद-टिप्पणी १)।

<sup>₹.</sup> J. B. O. R. S. ## ₹4, 40 ₹50 1

३. उक्त जरनल श्रीर लंड, पू॰ २८६ ।

| भीर (छ) दामादरसेन प्रवरसेन द्वितीय                                             | की                  |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ध्यनिमाविका के रूप में,                                                        | ROX-REAS            |
| ७, प्रवरसेन द्वितीय, वयस्क होने पर                                             | 884-844             |
| द नरेंद्रसेन (द वर्ष की अवस्था में सिंहा-                                      |                     |
| सन पर बैठा घा)                                                                 | 844-800 H           |
| 🚓 पृथिवीपेस द्वितीस                                                            | 800-82X 11          |
| १० देवसेन (इसने सिंहासन का परित्याग                                            |                     |
| किया था)                                                                       | 8CX-8€0 "           |
| ११ हरियेख                                                                      |                     |
| § ६ ट. ऊपर जो कम दिया गया है, व                                                |                     |
| के आधार पर है; और ज्ञात ऐतिहासिक प                                             | टनाओं से अर्घात     |
| आर्रामक गुप्त इति- चंद्रगुप्त प्रथम धीर स                                      | मुद्रगुप्त के शासन- |
| हांच ने मिलान काल से इसका मिलान                                                |                     |
| जाता है। सिक्कों के अनुसार भी धीर                                              | वागुदा-महारसव       |
| के अनुसार भी चंद्रगुप्त ने जिच्छवियो                                           | का सहायवास          |
| पाटलिपुत्र पर अधिकार प्राप्त किया या।                                          | भगध म जा राज-       |
| वंश शासन करता था, वह अवश्य ही भार-                                             | स्थाया का साम्राज्य |
| का सभीनस्थ रहा होगा; क्योंकि उस साह<br>सन् २५० ई० के लगभग आरंभ हुआ था          | थीर वस राज-         |
| सन् २४० ६० के जगमग आरम हुना वा<br>वंश की चंद्रगुप्त प्रथम ने राज्यच्युत कर दिन | म सा । अंडगम        |
| प्रवस ने सन् ३२० ई० से लिम्छवियों के                                           | नाम सं अपने         |
|                                                                                |                     |

सिक्के बनाने आरंभ किए थें, और इसका अभिपाय यह है
कि उस समय से उसने भार-शिवों और उनके उत्तराधिकारी
प्रवरसेन प्रथम का प्रभुत्व मानना छोड़ दिया बा और उसका
खुलकर विरोध किया था। उसके सिक्के लगभग नी तरह
के (उसके कोशल और मगध दो प्रति में) हैं और इनके लिये
उसका शासन-काल लगभग बीस वर्ष रहा होगा। इससे
भी कीमुदी-महोत्सव के इस कथन का समर्थन होता है कि
सुंदर वर्म्मन का छोटा वधा किसी प्रकार अपनी दाई के
साथ क्वकर निकल गया था और विध्य पर्वत में जा पहुँचा
था; और पाटलिएन नगर की सभा या कार्धिसल ने उसे
वहां से बुलवाकर उसका राज्याभिषेक किया था। और
हिंदुओं के धर्मशास्त्रों के अनुसार राज्याभिषेक २४ वर्ष की
अवस्था पूरी कर लेने पर होता है। कीमुदी-महोत्सव और

१. मुक्ते ऐसा जान पड़ता है कि उसके पहले के सिक्के उन्हों सिकों में मिलते हैं जिन्हें पाचाल सिक्के कहते हैं और जिनके चित्र किनियम में अपने C. A. I. प्लेट के में, संख्या १ खोर २ पर, दिए हैं । ये सिक्के बस्तुतः केश्यलवाले सिक्कों के वर्ग के हैं; क्योंकि उस वर्ग के एक राजा धनदेव के संबंध में मैंने अयोज्या के एक शिलालेख (J. B. O. R. S. १०, ५० १०१, २०४) के झाधार पर यह प्रमाशित किया है कि वह केश्यल का राजा था । अपरवाले सिक्कों (सं०१) पर चंद्र-गुतस्य लिला है, कहमुप्तस नहीं लिला है, जैसा कि कनियम ने उसे पड़ा है । इसकी शैली बिलकुल हिंदू है और उसके लिच्छुया सिक्कों से बिलकुल मिल है ।

समुद्रगुप्त के शिलालेख दोनों से ही यह बात प्रसाशित होती है कि समुद्रगुप्त से पहले एक बार पाटलिपुत्र पर से गुप्त राजवंश का अधिकार हटा दिया गया था। समुद्रगुप्त और चंद्रगुष्त प्रथम के सिक्कों के बीच की खंखला दूटी हुई है. भीर इसका पता इस बात से भी चलता है कि चंद्रगुप्त प्रथम के सिक्के कभी गुप्त सम्राटों के सिकों के साथ नहीं मिले हैं। समुद्रगुष्त के ब्याध रूपवाले जो सिक्के मिले हैं, उनसे स्चित होता है कि उसने कुछ दिन एक छोटे राजा के रूप में, साकेत में रहकर अधवा बनारस और साकेत के बीच में रहकर, विताए थे। इन सिक्कों पर केवल 'राजा समुद्रगुष्त' लिखा है। तब तक उसने न ता गरुड्ध्वज का ही अंगीकार किया या और न उन दूसरे चिद्वों का हो जो उसके कन सिक्षों पर मिलते हैं जो उसके सम्राट् होने की दशा में बने थे। इन सिक्कों पर, पोछे की धोर, एक शिंगुमार पर खड़ी हुई गंगा की मूर्त्ति है। वाकाटकों के समय में गंगा और यमुना दोनों साम्राज्य के चिद्र थे। भार-शिव सिक्कों पर, और प्रवरसेन के सिक्कों पर भी, गंगा की मूर्त्ति मिलती है। जान पड़ता है कि जिस समय समुद्रगुप्त एक करद और अधीनस्य राजा के रूप में था, उस समय उसने वाकाटक सम्राटों का गंगावाला चिद्व अपने सिक्की पर रखा था। आगे बलकर जब वह ससाट् हुआ था, तब उसने जो सिक्के बनवाए थे, उन पर यह गंगा का चिद्र

नहीं मिलता। व्याध रूपवाले सिक्के बहुत ही कम मिलते हैं; तो भी उनके जो नमूने मिले हैं, उनसे हम यह तो निश्चय-पूर्वक कह सकते हैं कि इन सिक्कों के दो वर्ग वे अधवा ये दे। बार अलग अलग वने थे। व्याध रीलीवाले सिक्कों पर समुद्रगुष्त, अपने प्रिपता की तरह, सम्राट् पद के उपयुक्त जिरह-बक्तर आदि नहीं पहने हैं: और इससे भी यही सुचित होता है कि बाकाटकों के अन्यान्य करद तथा अधीनस्य राजाओं की वरह उस समय समुद्रगुप्त भी संयुक्त प्रांत के सामान्य सनातनी हिंदू राजाश्री की तरह रहता था। यदि हम यह मान लें कि चंद्रगुप्त प्रथम सन् ३२० से ३४० ई० तक राज्य करता था और राजा समुद्रगुष्त के व्याध शैलीवाले सिक्कों के लिये चार वर्ष का समय रहों तो हम सन् ३४४ ई० तक पहुँच जाते हैं जो समुद्रगुप्त के लिये विकट और संकट का समय था। चंद्रगुप्त प्रथम की उचाकांचाओं की फलवती होने से राक्तने में जान पड़ता है कि, प्रवरसेन का भी हाथ या और कोट वंश के जिस राजकुमार ने भागकर वाकाटक साम्राज्य की पंपा नगरी में आश्रय लिया था, उसे तथा कीट वंश की फिर से राज्याहरू कराने में भी संभवत: उसने बहुत कुछ सद्दायता की थी। इसी लिये जब बाकाटक सम्राट् प्रवरसेन की मृत्यु हो गई, तब समुद्रमुप्त की मानी फिर से मगच पर अविकार करने और पूर्ण रूप से स्वतंत्र होने का सबसे अच्छा और उपयुक्त अवसर मिला। और

तथोक्त महाराजाधिराज चंद्रगुप्त प्रथम बराबर मगध पर फिर से अधिकार करने और स्वतंत्र होने की कामना रखता था. पर बसकी वह कामना पूरी नहीं हो सकी थी। पर समुद्र-गुप्त ने उसकी उस कामना की पूरा करने का अवसर पाकर उससे लाभ उठाया। यहाँ हम इस बात की ध्रीर भी पाठकों का ध्यान ब्याक्ट कर देना चाहते हैं कि समुद्रगुप्त के व्याध-शैलीवाले जो सिक्के हैं, उनसे यह सुचित नहीं होता कि लिच्छवियों के साथ भी उसका किसी प्रकार का संबंध था। उन सिक्कों पर न ते। लिच्छवियों की सिंह-वाहिनी देवी की ही आकृति है और न लिच्छवियों का नाम ही है। पर साथ ही समुद्रगुप्त अपने शिलालेखों में यह वात बरावर दे। हराता है कि मैं लिच्छ विसों का दी हित्र हैं। राष्ट्रीय संघटन की दृष्टि से इसका महत्त्व इस बात में है कि समुद्रगुप्त भी उसी प्रकार स्वतंत्र होना चाहता या, जिस प्रकार लिच्छ्वी लीग किसी समय स्वतंत्र ये; सीर वह लिच्छवियों के विशाल राज्य का भी उत्तराधिकारी बनना चाहता या अधवा उस पर अधिकार करना चाहता था। उसके पुत्र चंद्रगुप्त द्वितीय के समय में लिच्छवी-राजधानी में गुप्तों को ओर से एक प्रोतीय शासक रहने लगा या धीर उसकी उपाधि "महाराज" थी। इस लिच्छवियो का पत्न-काल प्रकार लिच्छवी-प्रजातंत्र द्वा दिया गया था; और जिस समय लिच्छवियों का दाहित्र भारत

का सम्राट हुआ था, उससे पहले ही उनके प्रजातंत्र का अंत हो चुका था। इसके बाद हमें पता चलता है कि लिच्छवी-शासक नेपाल चले गए थे जहाँ उन्होंने सन् ३३०-३५० इंद के लगभग एक राज्य स्थापित किया था। इससे यहाँ प्रवल परिणाम निकलता है कि जिन लिच्छवियों के संरचण में चंद्रगुप्त प्रथम के, सिक्के वने थे, उन्हें वाकाटक सम्राट में सन् ३४० ई० के लगभग परास्त करके चेत्र से हटा दिया था। इसलिये समुद्रगुप्त के हिस्से वाकाटक राजवंश से राज-नीतिक बदला चुकाने का बहुत बड़ा काम सा पड़ा या सीर यह बदला चुकाने में उसने कोई बात उठा नहीं रखी थी। इस प्रकार जो यह सिद्ध होता है कि सन् ३४४ ईं में या उसके क्षमभग प्रवरसेन की मृत्यु और समुद्रगुप्त का उदय हुआ था, उसका पूरा पूरा मिलान सभी ज्ञात तस्वी से हो जाता है।

## टे. वाकाटक साम्राज्य

\$ ७० कपर बाकाटकों का जो काल-कम हमने निश्चित किया है, वह चंद्रगुप्त द्वितीय के ज्ञात समयों से मिलता चद्रगुष्त दिनीय और है। चंद्रगुप्त द्वितीय ने एक नई नीति परवर्ती बाकाटक यह प्रहा्य की थी कि जो राज्य किसी समय उसके वंश के शत्रु थे, उनके साथ वह विवाह-संबंध

१ फ्लीट कृत G. I. बी प्रस्तावना, प्र० १३५ ।

स्वापित करता था। और इसी का यह परिणाम हुआ था कि उसने अपनी कन्याओं का विवाह बाकाटक शासक कर-सेन द्वितीय के साथ कर दिया या और कदंब-राजा की एक कन्या का विवाद अपने वंश के एक राजकुमार के साथ किया था। । स्वयं उसने भी कुवेर नागा के साथ विवाह किया था जी एक नाग राजकुमारी थी और जी प्रमावती गुप्ता की माता थीं। ध्रवदेवी भी और कुवेर नागा भी कमशः गुप्त भीर वाकाटक लेखों में महादेवी कही गई हैं। यदि धुबदेवी, जिसके पूर्वजों का पता नहीं है, यही जुबेर नागा महीं है, तो यही कहा जा सकता है कि चंद्रगुप्त द्वितीय ने सिंहासन पर बैठने के उपरांत शीघ ही उसके साथ विवाह किया था और तब ध्रुवदेवी के उपरांत कुबेर नागा महादेवी हुई होगी। जब नाग राजकुमारी के गर्भ से उत्पन्न एक राजकुमार उस वाकाटक राजवंश में चला गया, जो नागों का उत्तराधिकारी था, तब गुप्तों और वाकाटकों की पुरानी शब्दा का खेत हो गया। इसके उपरांत वाकाटक फिर धीरे थीरे प्रवत्त होने लगे; और नागी के अधीन उन्हें जितनी स्वतंत्रता मिली थी, उतनी थीर किसी दूसरे राज्य की नहीं मिली थी। प्रभावती की सृत्यु के उपरांत ग्रीर गुप्त साम्राज्य का पतन ही जाने पर नरेंद्रसेन की चयीनता में वाकाटक लीग फिर

t The Kadamba Kula 90 २१-२२ |

बरार-मराठा-प्रदेश के, जिसमें कीकण भी सम्मिलित था, सर्व-प्रधान राजा हो गए और उनका साम्राज्य कुंतल, पश्चिमी मालवा, गुजरात, कोशल, मैकल और बांध तक हो गया। हरियेश के समय में भी उनके राज्य की यहां सीमा बनी रही। पश्चिम में और दिचाग में कदंव राज्य के कुंगल देश तक गुप्तों का जो राज्य था, वह पूरी तरह से नरेंद्र सेन और हरिषेश के अधिकार में आ गया था। इस विस्तृत प्रमुख का महत्व उस समय स्पष्ट हो जायगा, जब हम बाकाटक-सरकार का सबिस्तर वर्धीन करेंगे, जिसका पुरागीं में पूरा पूरा वर्शन है और इसी के साथ जब हम यह भी वर्शन करेंगे कि गुप्तों ने दक्तिंग में किस प्रकार और कहाँ तक विजय प्राप्त की थी थीर समुद्रमुख की धर्थानता में किस प्रकार वहाँ का पुनर्षटन हुआ था। श्रीर इन सब बातों का भी पुराणों में पूरा पूरा उस्तेख है।

हैं ७१ वाकाटक-काल के तीन मुख्य विभाग हैं—(१) साम्राज्य-काल (२) गुप्तों के समय का काल और (३) गुप्तों के बाद का काल (नरेंद्रसेन पाकाटक-साम्राज्य काल से लेकर हरिपेश के समय तक और संभवत: इसके उपरांत भी)।

§ ७२ वाकाटक-साम्राज्य का चारंभ प्रवरसेन प्रथम के शासन-काल से होता है और रुद्रसेन प्रथम के शासन के साथ उसका धंत होता है। परंतु समुद्रगुप्त के प्रथम युद्ध के कारण (६१६२) रुद्रसेन प्रथम की इतना समय ही नहीं मिला धा कि वह अपने वाकाटक प्र-पिता का सम्राट् पद प्रहण कर सकता। सम्राट् प्रवरसेन के सिक्के पर संवत् ७६ प्रेकित मिलता है जिससे जान पड़ता है कि उसने अपने राज्य का धारंभ अपने पिता के समय से ही मान लिया था; क्योंकि स्वयं उसने केवल ६० वर्षों तक ही शासन किया था। समुद्रगुप्त ने भी गुप्त राज्य-वर्षों की गणना करते समय। इसी प्रकार अपने पिता के राज्याभिषेक के काल से आरंभ किया था और प्रवरसेन प्रथम के उदाहरण का अनुकरण किया था।

ई ७३ वाकाटकी की साम्राज्य-संघटन की प्रणाली यह थी कि वे अपने पुत्रों तथा संवंधियों की अपने भिन्न मिन्न वाकाटक साम्राज्य-प्रांतों के शासक नियुक्त करते थे; और एंडरन यह प्रणाली उन्होंने नाग साम्राज्य से प्रहण की थी। विशेषत: इस विषय में पुराणों में बहुत सी बातें दी हुई हैं। उनमें कहा है कि प्रवरसेन के चार लड़कें प्रांतों के शासक नियुक्त हुए थे; तीन वंश ऐसे थे, जिनके साथ उनका विवाह-संबंध स्थापित हुआ था; और एक वंश उनके वंशजों का था जी इन चार केंद्रों से शासन करते थे—माहियां, मेकला, कोसला और विद्रुर । यहां माहियां

१ मिलाओ (३. 1. ए० ६५--अब्दन्सने गुप्त-स्पन्धन्यन्यः भूको ।

२. विष्यकानाम् कुलानाम् ते त्या वैवाहिकालयः । — व्याहित। इसमें के वैवाहिकाः शब्द का पाठ दूसरे पुराखी में भूल से वै वाहीकाः

से अभिप्राय उसी माहिकातों से हैं जो नर्मदा के किनारें नीमाड़ के अँगरेजी जिले और इंदीर राज्य के नीमाड़ जिलें के बीख में हैं? । यह पश्चिमी मालवा प्रांत की राजधानी थी। बरार के कास-पास के प्रदेशों का तीसरें वाकाटक-काल में फिर इसी प्रकार विसाग हुआ था—कोसला, मेकला और मालव? । इन सभी प्रांतों के संध में पुरागों में यह बतलाया गया है कि इनमें कीन कीन से शासक थे और उन्होंने कुल कितने दिनों तक शासन किया था, जिसका अभिप्राय यही होता है कि इनका अंत भी वाकाटक साम्राज्य-काल के अंत के साथ हो साथ अर्थात् समुद्रगुप्त की विजय के समय आकर होता है।

अपि वै बाहिकाः दिया है। यह मूल है तो विलत्नगा, पर सहज में समभ में छा जाती है। वैवाहिकाः के उन्होंने दो छलग अलग राज्द मान लिए वे—वै और वाहिकाः; और तब उन्होंने वाहिकाः का संस्कृत बाह्लीकाः और वाह्लीकाः चना लिया था!

१ देखी J R A. S. १६१०, ए० ४४४, जहाँ इसके डीक स्थान का निर्देश किया गया है।

२ बालापाट के प्लेट हैं. L. संद ह, प्र० २७१। प्रो० बील हान ने समका था कि कालला छौर मेकला रूप अधुद्ध हैं, छौर इसी लिये उन्होंने इनके स्थान पर केसल छौर मेकल शब्द रखें थे। परंदे पुरावों के मूल पाठ में मूक्ति होता है कि शिलालेखों में इन शब्दों के जो रूप दिए हैं, यही डोक हैं और अकारकों के समय में इनके यहां नाम थे। ९७३ क—इन चार प्रतिथ राजवंशों में से मेकला में शासन करनेवाले राजवंश की वायु पुराण में विशेष रूप से वाकाटक प्रति, मेक विंध्यकी के वंशनों का वंश कहा ला आदि गया है। यथा—

मेकलायाम् चुपाः सप्त भविष्यन्तीः सन्तितः।।

श्रागवत में और विष्णुपुराग्य की कई प्रतियो में भी

मेकल के इन राजाओं की, जिनकी संख्या सात थी, सप्तिप्र
या ( आंध्र देश के सात राजा ) कहा गया है । जान पड़ता

है कि मेकल का प्रांत आज-कल की मैकल पर्वत-माला के

दिलगा से आरंभ होकर एक सीधो रेला में आज-कल की

मतर रियासत को पार करता हुआ चला गया था जहां
से ब्रोध्र देश आरंभ होता है। इसके पूर्व में की सला का

प्रांत या आर्थात् उड़ीसा और किलंग के करद राज्यों का प्रांत

था। यहां यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि रायपुर से बस्तर तक के प्रदेश में बरावर नागों की वस्ती के

चिद्र मिलते हैं: और यहाँ दसवां शताब्दों से लेकर इधर के

१. P. T. पु॰ ५२, टिप्पन्ति १७। अधिकाश इस्त-लिखित प्रतियो और उन सब प्रतियो में, जिन्हे विलसन और डाल ने देखा था, यही बाड मिलता है। (V. F. ४, पु॰ २१४-१५.) इसका सत्तमाः पाडांतर अगुद्ध और निर्णंक है।

२. P. T. प्र. प्र., टिप्पणी १६ । ३. J. B. O. R. S. १८: १८ ।

परवर्त्ती नाग-वंशों के शिलालेख आदि बहुत अधिक संख्या में मिलते हैं। शेष मध्य प्रदेश के साथ साथ यह प्रति भी नाग-साम्राज्य का एक अंश था। आगे चलकर जब दिच्छी इतिहास का विवेचन किया जायगा और पल्लवी के संबंध की बातें बतलाई जायंगी ( ६ १७३ धीर उसके आगे ) तब बह भी बतलाया जायगा कि ये नाग लोग विंध्यकी अधवा विंध्यशक्ति के बंशजी की किस शाखा के थे। यहाँ केवल इतना बतला देना यशेष्ट है कि बिंध्यक लीग आंध्र देश के शासक थे, उनके मेकल प्रांत में आंध्र भी सम्मि-लित या और इस वंश की एक शासा वहाँ करद और अधीनस्य वंश के रूप में वस गई थी जिसने सात पीढ़ियों तक राज्य किया था। शेष तीनों वंशों के शासक कुल इस वर्शन के अंतर्गत आते हैं—विवाह-संबंध-द्वारा स्थापित राजवंश (बैवाहिका:))। नैषघ प्रांत पर एक ऐसे

१ विष्णुपुराश के कर्चा ने बाबुपुरास का यह अंश पहने में भूल की श्री थी थी र महीपी राजाओं का मेकला राजाओं के वर्ग में मिला दिया था जिनमें वैवाहिका: ( इसे भूल में बाव्लीका: पड़ा था ) भी सम्मिलित में और विष्यशक्ति के बंशज में। ये (मिलाओं टोकाकार—तरपुत्रा: विष्यशक्ति के बंशज में। ये (मिलाओं टोकाकार—तरपुत्रा: विष्यशक्ति प्रवाः)। विष्णुपुरास का पाठ इस प्रकार है—तरपुत्रा: वयोवदशी वाह्लीका: त्रयः ततः पुष्पमित्रपद्मित्रपद्मित्रास क्योदशा। मेकलाइच (बिलसन कृत V. P. ४; २१३)। इसमें संतितः शब्द का संबंध मुलतः मेकलों से या और तथ पुष्पमित्रपर्ग के 'दश' अंक का

राजवंश का अधिकार था जो अपने आपको नल का बंशज बतलाता था। उनकी राजधानी विदूर में थी जो आज-कल का बंदर जान पढ़ता है और जो निजाम राज्य की पुरानी राजधानों है। वैदूर्य सतपुढ़ा पर्वत है। महीपी के शासकी के दें। वर्ग थे—एक ता महिपियों के स्वामी थे जो राजा कहलाते थे और दूसरे पुष्यमित्र थे जिनके साथ दें। और समाज थे और जो राजा नहीं कहलाते थे। ये भी उन्हीं महीपियों अर्थात् परिचमी मालबा के निवासियों के अंतर्गत हैं जिसे प्रवर्ती वाकाटक शिलालेखों आदि में मालव कहा है। ये प्रजातंत्री महीपी लोग संमवत: इसी राजा के अर्थान थे जो वाकाटकी के करद भीर अर्थानस्थ थे।

<sup>( §</sup>७ ४ ) प्रयोग उन राजाओं के लिये किया गया था को वायुप्तमा के पाठ में विश्वशक्ति के बाद और मेकलों के पहले थे। अधात इन दोनों शब्दों के। उसने लीन वाहलाकों (बस्तुत: वैनाहिकों) और दम पुष्पमित्रों, पद्मिम्त्रों के साथ मिला दिया था। और अब इस प्रकार तेरह की संख्या पूरी है। गई, तब मेकलों के संबंध में, जो पास्तव में बंदाव थे, लिख दिवा—और मेकल मी (मेकलाश्च)। मागवत में मी विष्णुपुराण का ही अनुकरण किया गया और उसका कर्ता १३ सतानों का उल्लेख करके रह गया। इसमें यह स्पष्ट जान पहता है कि विष्णुपुराण के कर्ता को मेकलों के बाद और उनके साथ 'संतित' शब्द मिला था।

हैं। महीयों के एक राजा का नाम सुक्रतीक नभार दिया
महीयों औरतीन सिंग है जो शाक्यमान का पुत्र था। । वह
प्रजातंत्र महीयियों का राजा और देश का स्वामी
था?। इस राजा के सिक्के भी मिले हैं। उन सिक्कों पर
लिखा है—महाराज श्री प्र (ि) तकर। प्रो० रैप्सन ने, जिन्होंने
इन सिक्कों के चित्र प्रकाशित किए थे।, बतलाया था कि ये
सिक्कों नागों के सिक्कों के संतर्गत हैं। पुराशों की साज-कल

विष्णुपुरागा ने सप्त के। काशाला के साथ मिला दिया—सप्तकास-लावा। (टीकाकार ने भी यही पाठ डीक मान लिया था।) विलसन की दस्तिलिखत प्रति में भी यही पाठ मिला था। (देखे। के० विया-सागर का संस्करण पू० ५८४, विलसन ४, २१३-१४)। ब्रामिका में वायु-पुरागा इसे पनकीसला: कहता है—बैदिशा: पनकीसला:; पर मेंकला: कासणा: का उल्लेख वह खलम करता है (पार्शवटर इत P. 1. ५०३)। इन दोनों के मिलाने पर सप्तकीसला: के सात प्रांत पूरे हैं। जाते हैं। महाभारत में भी इस प्रांत के दे। विभागों का उल्लेख है जिनके नाम के साथ कीसल है (समापन ३१, १३)। (कीसल का राजा, वेश तट का राजा, कोतारक और पूर्वों के।सलों का राजा)।

१, २. नुप्रतीका समारस्तु समा भाक्यांत विद्यति । शाक्यमानमवा राजा महोपीनाम् महोपतिः ॥

P. T. 40, 48, 2000 4, 801

इ. J. R A.S. १६००, ए० ११६ । प्लेट चित्र १६ और १०। ४. उन्होंने इसे महाराज श्री प्रमास्त पड़ा था। जिस अचर का उन्होंने भ पड़ा था, वह मेरी समझ में त है। विक्को पर के लेखी

की हस्त्रतिस्तित प्रतियों में यह नाम इस प्रकार लिखा मिलता है—सुप्रतीकन भार (= भारशिव)। इसमें का न भूल से र के बदले में पढ़ा गया है, जैसा कि पैारा को मूल से मीना पड़ा गया है और जिसका उल्लेख विष्णुपुराग्य के टीकाकार ने किया है । इसका गुद्ध पाठ या—सुप्रतीकर भार। कडा गया है कि इसने ३० वर्षों तक राज्य किया था। इस चेत्र में, जो महीपी केंद्र के अंतर्गत था तीन जातियाँ वसती थीं जिन तीनों के नामें। के अंत में 'मित्र' शब्द था। विष्णुपुरास में उनके नाम इस प्रकार दिए गए हैं—पुष्यमित्र पहुमित्र पद्म-मित्राख्यः। भागवतं में लिखा है—पुष्यमित्र (अर्घात् राष्ट्रपति) राजन्य जो एक प्रकार के प्रजातंत्री राष्ट्रपति का पारिभाषिक नाम है । विष्णुपुराण में जो तीन जातियों या समाजों के माम दिए गए हैं और ब्रह्मांड पुराख में जो त्रिमित्रों का उल्लेख हैं, ३ उससे हमें यह मानना पड़ता है कि उनका राज्य

में िकी माजा या चिह्न प्राय: खूटा हुआ मिलता है। उस समय म और त में बहुत कम अंतर दोता था और उनको आकृति इतनी मिलती थी कि भ्रम है। सकता था।

१. विद्यासागर का संस्करण, पृ० ५८४।

२. देखा जायसमाल इत हिंदू-राज्यतंत्र, पहला खंड, पहला भाग, पुरु पूर ।

ब्रह्मांड पुरास में को पट्सिमिकाः दिया है, उसके संबंध में यह माना जा सकता है कि पट्ट विमित्राः का भूल से इस रूप में पट्ट कर लिखा नया है।

तीन भागों में विभक्त था थीर उनमें एक के बाद एक इस प्रकार इस राजा गदी पर बैठे थे। बायुपुराग में जो 'त्रयी-दशाः' पद आया है, उसका यह अर्थ हो सकता है कि उन नोनी राज्यों में दस शासक या दस राष्ट्रपति हुए थे। दूसरी इस्तलिखित प्रतियों में त्रयोदश के स्थान पर तथैव व। पाठ है, और इससे यह भी सूचित हो सकता है कि महीशी के मुख्य शासकी की तरह उन्होंने भी तीस वर्षों तक राज्य किया था। इनके राज्य का कोई अलग स्थान नहीं बत-लाया गया है और इसी लिये हम समझते हैं कि वे पश्चिमी मालवा में थे। परवर्ती अर्थात गुप्त काल में ये लोग आवन्त्य कहे गए हैं जो या ता भाभीरों के अधीन थे और या उनके संघ में थे (६ १४५ और उसके धारो)। यह बात बहुत प्रसिद्ध है कि कुमारगुप्र के समय में पुष्यमित्र लोग इतने बसवान हो गए ये कि उन्होंने उस सम्राट् पर बहुत भीषण आक्रमण किया था। यहाँ प्रजातंत्री राष्ट्रपतियो या राजन्यों के राज्याराहण का उल्लेख है, इसलिये उनकी दस की संख्या का अर्थ यह है कि प्रत्येक राष्ट्रपति या राजन्य तीन वर्ष तक शासन करता था। जान पढ़ता है कि इस मालवा प्रांत पर वाकाटकी ने सम् ३००-३१० ई० के लगभग अधिकार प्राप्त किया था।

१. V P विकासन ४.२१४. पारिवटर P. T ५१. दिव्यम्मी १४३

ु ७५ सेकना में ७० वर्षों में , अर्थान् लगभग सन्
२७५ से ३४५ ई० तक, सात शासक हुए थे। जान पड़ता
है कि यह प्रदेश वाकाटकों के हाथ में
मेकना विध्याक्ति के समय में आया था।
मेकना के शासक, जी विध्यक वंश की एक शास्त्रा में से
थे, आंध्र देश के राजा थें । आंध्र देश के इतिहास से, जो
आगे दिचिगी भारत के इतिहास के खंतर्गत दिया गया है,
उस काल का पूरा पूरा समर्थन दीवा है जो हमें पुरागों से
इन शासकों के संबंध में मिनता है।

\$ ७६ वाकाटकी के समय में कोसला में एक के बाद एक इस प्रकार नी शासक हुए थे, पर भागवत के भनुसार इनकी संख्या सात ही है। ये लोग मेघ कहलाते थे। संभव है कि ये लोग उड़ीसा तथा कलिंग के उन्हों चेदियों के बंशज हो जो खारवेल के वंशधर थे धीर जो अपने साम्राज्य-काल में महामेघ कह-लाते थे। अपनी सात या नी पीढ़ियों के कारण ये लोग मूलतः विध्यशक्ति के समय तक, जब कि मांघ्र पर विजय प्राप्त को गई थी, अथवा उससे भी और पहले भारशियों के समय तक जा पहुँचते हैं। विध्यपुराण के अनुसार कोसला प्रदेश के सात विभाग थे (सप्त कोसला)। पुराणों में कहा गया है कि ये

१. महाराष पुरस्ता के सप्ततिः पाद के अनुसार । २. P. T. ५१, दिप्पारी १६ ।

शासक बहुत शक्तिशाली और बहुत बुद्धिमान थे। गुप्तों के समय में मेघ लोग हमें फिर कै।शोबी के शासकी या गवर्नरी के रूप में मिलते हैं जहां उनके दे। शिलालेख मिले हैं।

§ ७६ क. बरार (नैषध देश) धीर उसकी राजधानी विद्र (उत्तरी हैदराबाद का बीदर) नल-वंश के अधिकार में थी और इस बंशवाले बहुत वीर तथा बलवान् नेपध या बरार देश ये। कदाचित् विषापुरास की छोड़-कर और कहीं इस बात का उल्लेख नहीं है कि इसमें कितने राजा हुए थे और विष्णुपुराम की अधिकांश प्रतियों में इनकी भी नो हो पीढ़ियों का उल्लेख हैं? । उनके आरंभ या अंत का वर्शन इस प्रकार किया गया है-भविष्यंति आ मनुचयात् (अर्थात् ये लोग तब तक बने रहेंगे जब तक मनु के वंशज इनका चय न करेंगे)। धीर इसका दूसरा अर्थ यह है कि मनुत्री का चय है। जाने पर ये लोग होंगे। यदि दूसरा अर्थ ही लिया जाय ते। इनका बदय मनुत्री का अंत हीने पर हुआ था: धीर मनुधों से यहाँ अभिप्राय हारीवीपुत्र मानव्यी से है; और ये उसी वंश के लोग हैं जिन्हें बाज-कल की पाठ्य पुस्तकों में चुदु राजवंश कहा जाता है (देखे। चीवा मार्ग ु १५७. और उसके आगे) बीर इस विचार से इनका उदय

<sup>₹.</sup> E. I. १६२५ द०, १५८ |

२. 'तावन्त एव' (इतना) पाठ के स्थान पर तत एव (उपरांत) पाठ मी मिलता है।

लगभग सन् २७५ इं० से ठहरता है। अब यदि पहलेवाला अर्थ लिया जाय ता उसका अभिप्राय यह होगा कि बरार के वंश का नाश सानब्य कदंबी ने किया या जो सन ३४४ इं० के लगभग हुआ होगा। चुटुब्रो का जी काल-कम हमें ज्ञात है (देखें। आगे नीया भाग) तथा वाकाटकों और सुमें का जो काल-कम हम लोग जानते हैं, उससे कपर के दोनों ही मर्थों का मेल मिलता है। यदि हम वायुपुराण का पाठ ठीक माने ते। हमें पहला ही अर्थ ठीक मानना पहता है; अर्थात् यह मानना पड़ता है कि चुटु मानव्यी का नाश होने पर नली का उदय हुआ था। और उनका यह उदय उसी समय हुआ वा जब कि विंध्यशक्ति के समय में अधि पर विजय प्राप्त की गई थीं। शातवाहनों का अंत होने पर जो राज्य वने थे, जान पहता है कि भार-शिवों के सैनापित के रूप में विंध्यशक्ति ने उन सबका अंत कर दिया था। नैपध वंश का अंत समुद्रगुप्त की विजय के समय हुआ था। यह निविचत रूप से नहीं कहा जा सकता कि इनमें कम से नी राजा सिंहासन पर बैठे वे बा इससे कम।

् ६ ७७. संभवतः पुरिका के अधीन नागपुर, अमरावती और खानदेश की सरकार रही होगी। प्रतीर पुरिका और पुरिका और बाकाटक चानका देशों का हो शासक वा अधीत साम्राज्य पश्चिमी मध्यप्रदेश और बुंदेलखंड देशों

Non Della

१. पार्राजटर P. T. ५.१. टिप्पम्हो २४. मनिष्यति मनु(क्)शसात्।

ही उसके स्व-राष्ट्र विभाग के अधीन थे। मालवा प्रीच नाग वंश के अधीन था जिसकी राजधानी माहिक्सती में थी। पूर्वी और दिस्ति। वंधेलसंड, सरगुजा, बालाधाट और चौदा सब मेकला के शासकों के अधीन थे और उड़ीसा का पहिचमी विभाग तथा किलंग कामला के शासकों के अधीन थे और उड़ीसा का पहिचमी विभाग तथा किलंग कामला के शासकों के अधीन थे। यदि प्रांताय गवनरी के अधीनस्य प्रदेशों का ऊपर दिया हुआ नकशा हरिषेश की सूची (कुंतल-अवंती-किलंग-कासल-त्रिकूट-लाट-आंध्र) ......) से मिलाया जाय तो यह पता चलेगा कि कुंतल बाद में मिलाया गया था जिस पर स्वामित्व के अधिकार की स्वापना प्रधिवीषेश प्रथम के समय से लेकर आगे बराबर कई बार की गई थी। लाट देश माहिक्मती के साथ आरंभिक बाकाटक काल में मिलाया गया होगा। सन् ५०० ई० के लगभग तो वह अवश्य ही उन लीगी के अधीन था।

्रिंड्यू पूर्वी पंजाब में सिंहपुर का करद राजवंश या और ये लोग जालंघर के राजा थे। यह सिंहपुर एक प्राचीन नगर या जिसमें किलेबंदी थी और इस नगर का वस्लेख महाभारत में भी हैं ।

<sup>1.</sup> SEE WI

२. इसका नाम जिनले खोर श्रामिसार आदि के साम आवा है। समापर्व, अ० २६, श्लोक २०।

इस बंश का एक शिलालेख? देहराइन जिले में यमुना नदी के आरंभिक श्रंश के पास लुक्लामंडल नामक स्थान में मिला है. जिससे प्रमाखित होता है कि गुप्तों के समय में उनका राज्या-धिकार शिवालिक चक था। सिंडपुर राज्य के करद तथा प्रधीनस्य शासकी के इस वंश की स्थापना संभवत: सन् २५० ई० के लगभग हुई होगी, क्योंकि शिलालेख में उनकी बारह पीडियों का उल्लेख है? । उनके समय से सुचित होता है कि उनके बंश का आरंभ भार-शिवों के अंतिम समय में धीर वाकाटकी के आरंभिक समय में हुआ होगा। वे लोग यादव थे और शिलालेख में कहा गया है कि ये लोग देश के उस विभाग में युग (कालियुग) के आरंभ से ही बसे हुए थे। सहाभारत सभापत, बा० १४, ऋोक २५ और उसके

समयम करता है।

१. E. I. १, १०. बुइलर ने ते। इस शिलालेख का समय ईसपी मातवी राताच्यी बतलाया है (E. I. खंड १, प्र० ११); पर राय बतादुर दयाराम साहनी का मत है कि यह शिलालेल हैं। छुडी शताब्दी का है। (E. I. लंड १८, पृ॰ १२५) खोर में भी सावनी के मत का ही

२. इनकी वंशापली इस प्रकार है-- १ सेन वस्मंत् , २ हार्व वस्मंत् , ३ दत्त वर्मान्, ४ प्रदोप्त वर्मान्, ५ ईश्वर वर्मान्, ६ इदि वर्मान्, ७ सिंह बस्मेन्, ⊏ जल, ६ यज वस्मेन् , १० सामल वस्मेन् समर-चंत्रल, ११ दिवाकर चर्मान् महीचंत्रल, १२ भारतर आपु चंत्रल (छ. I. १. ११.) इनमें से नं० १ से ११ तक तो प्राथर एक के एक पुत्र है थीर नं० १२ वाले नं० ११ के भाई हैं।

आगे इस बात का उस्लेख है कि उस समय यादव लोग मयुरा छोड़कर चले गए थे; और उनके इस देशांतर-गमन से शिला-लेख की उक्त बात का समर्थन भी होता है। जिस समय यादव लोग मधुरा, शुरसेन और उसके आस-पास के प्रदेश क्रोड़कर पंजाब में जा बसे थे, उसी समय शास्त्र भीर कुर्खिद लोग भी महुरा से चलकर पंजाब में जा बसे थे। जान पड़ता है कि टक्क लोग, जो बाद में शास्त्र देश से पलकर मालवा में जा वसे थे, सिंहपुर के यादव भीर मशुरा के यादव माग सब एक ही बड़ी यादव जाति की शाखाओं में से थे; धीर इसी से यह रहस्य भी खुल जाता है कि सथुरा के प्रति इन लोगों का इतना अधिक प्रेम क्यों या। इस प्रकार सिंहपुर का वंश भार-शिवों के वंश से संबद्ध था। वाकाटकों ने भी यह संबंध बनाए रखा था। जान पड़ता है कि नाग सम्राटी ने कुशनों की पीछे हटाने के लिये ही सिंहपुर राज्य की स्थापनाको थी; और इस काम में यह राज्य किले का काम देता था। सिंहपुर के आरंभिक राजाओं के संबंध में शिलालेख में कहा है कि उनमें आर्येब्रतता और वीरता बर्धेष्ट थी। भार-शिवों की तरह वे लोग भी शैव थे। उनका राज्य कम से कम युवानच्वंग के समय (सन ६३१ ई०) वक अवश्य वर्त्तमान याः क्योंकि उसने इसका प्रस्तेख किया है। जान पड़ता है कि गुप्तों ने इस राज्य की इसलिये बना रहने दिया वा कि एक ते। यहाँ के राजवंश का सहस्य अधिक था

भीर वृसरे भार-शिवों के समय में कुशनी की उत्तरी आयों-वर्त से पीछे इदाने में इनसे बहुत सहायका मिली होगी। पुराक्षों में इनका उल्लेख नहीं है, क्योंकि ये लोग बाकादकी के भार्यावर्तीय साम्राक्य में वे ती उत्तराधिकार-रूप में उन्होंने भार-शिवों से प्राप्त किया था। सिंहपुर अर्थात जालं-घर के राजाओं ने कभी अपने सिक्के नहीं चलाए थे। मह लोग सिंहपुर राज्य के पश्चिम में थे।

S ७६ सन् २८० ई० के अगभग कुशन लोग दे। खोर से भारी विपत्ति से पड़े थे। बरहान द्वितीय ने, जो सन् २७४ वाकाटक काल में कुरान पर था, सीस्तान की अपने अधीन कर लिया था। इस यह भी मान सकते हैं कि जिस प्रवरसेन प्रथम ने चार अश्वमेध यज्ञ किए घे और जिसने कम से कम चार बार बड़ी बड़ी चढ़ाइयाँ की दोगी, उसने कुशन शक्ति की दुवल भीर नष्ट करनेवाली भार-शिवों की नीति का अवश्य ही पालन किया द्वागा। सन् ३०१ और ३०-६ ई० के बीच में कुशन लोग हुमंत्रद द्वितीय के संरक्षण और शरण में चले गए थे, क्योंकि हुर्मजद द्वितीय ने काबुल के राजा सर्थात् क्रुशन राजा की कम्या के साथ विवाह किया था। यह ठीक वही समय था जब कि प्रवरसेन प्रथम बहुत प्रवत हो रहा या सीर इसी समय कुरान राजा ने भारत की छोड़ दिया था भीर यहाँ से उसके लाम्राज्य की राजधानी सदा के लिये उठ गई थी।

बहु अपनी रचा के लिये भारत से पीछे हटकर अफगानिस्तान
में चला गया था और उसने अपने आपको पूरी तरह से
सासानी राजा के हाथों में सींप दिया था। पश्चिमी पंजाव
में उस समय उसका जो थोड़ा-बहुत राज्य किसी तरह बचा
रह गया था, उसका कारण यही था कि उसे सासानी राजा
का संरचण प्राप्त था। और उसे इस संरचण की आवश्यकता
केवल हिंदू सम्राट् प्रवरसेन प्रथम के भय से ही थी।

§ ८०, जब समुद्रगुप्त चेत्र में आया और उसने रुद्रसेन को परास्त किया, तब उसने वाकाटको का सारा साम्राज्य, नाकाटक और पूर्वी पंजाब भी सम्मिलित था, एक ही हल्लो में अपने अधिकार में कर लिया। माहकों ने भी तब विना युद्ध किए चुपचाप उसकी अधीनता स्वीकृत कर ली थीं। और इससे यह बात सुचित होती है कि वे लोग भी वाकाटकों के साम्राज्य के अंतर्गत और अंग ही थे। जालंघर में यादवीं के जो नए राजवंश का उदय हुआ था, उसका कारण यही या कि पूर्वी पंजाद में भी वाकाटक साम्राज्य था। इसी बात से यह पता भी चल जाता है कि परवर्त्ती भार-शिव काल बीर वाकाटक काल में भाद्रक देश बीर पूर्वी भारत के साथ क्यों धनिष्ठ संबंध था और आदान-प्रदान आदि क्यों होता था। जो गुप्त लोग सन् २५०-२७५ ई० के लगभग विहार में पहुँचे थे वे, जैसा कि हम आगे चलकर (\$११२) बतलावेंगे, मह देश

से ही आए थे। मद्र देश के साथ जो यह संबंध था, उसी के कारण इतनी दूर पाटिलिएत में भी चंद्रगुप्त प्रथम के समय कुशन शैंडी के सिक्कं ढलते थे जिससे मुद्राशास्त्र के एक जाता (मि॰ पलन) इतने चक्कर में पढ़ गए हैं कि वे यह मानने के लिथे तैयार ही नहीं हैं कि चंद्रगुप्त प्रथम के सिक्के स्वयं उसके बनवाए हुए हो हैं; बल्कि वे इस परिणाम पर पहुँचे हैं कि ये सिक्के उसके बाद उसके लड़के ने पंजाब पर विजय प्राप्त करने के उपरांत बनवाए थें। भार-शिव काल

१. एलन-इत Catalogue of the Coins of the

Gupta Dynasties, ए० ६४ और उसके खाने।

मि॰ एलन के इस सिद्धांत के संबंध में यह बात प्यान में स्थाने की है कि केर्ड हिंदू कभी अपने पिता और माता का विवाह करने का विचार मी न करेगा। चंद्रसुस प्रथम के इन सिक्को पर पह अंकित है कि चंद्रसुप्त अपनी पत्नी के साथ प्यार कर रहा है; और इस प्रकार के सिक्के रसर्व चंद्रसुप्त प्रथम के ही बनवाए हुए है। सकते हैं।

तिसा कि अपर बतलाया जा चुका है, अपने पाटलियुत्रवाले सिक्की से पहले चहुतुष्त प्रथम ने जा सिक्की बनवाए थे, उनके चित्र कनियम- कृत Coins of Ancient India प्लेट ७ के श्रंक १-२ पर दिए हुए हैं। ये सिक्के उस समय बनवाए गए थे जिस समय वह मार शिप बाकाटक सामान्य के अधीन था। इन सिक्की पर विश्वल शंकित है जा भार शिवों का चिह्न था। कनियम का मत है कि उस पर बहुतुष्तम लिखा है (५० ८१)। पर इसका पहला अचिर च है और इसका समय न इस बात से बाता है कि उस च के उत्तर अनुस्तार है। अंतिम अचार स नहीं दक्षिक स्त है।

में जो फिर से सिक्के बनने लगे थे धीर कुशनों के इतिहास तथा जालंधर राज्य की स्वापना के संबंध में जी बातें बनलाई गई हैं, उनका प्यान रखते हुए इस बात में कोई संदेश नहीं रह जाता कि वाकाटक-साम्राज्य में माद्रक देश भी सिमिलित था।

§ ⊏१. यही बात राजपूताने धीर गुजरात की रियासतों के संबंध में भी कही जा सकती है। समुद्रगुप्त के शिलालेख राजपुताना और राज. में पश्चिमी और पूर्वी मालवा के जिन रात: वहाँ कोई चत्रप प्रजातंत्री समाजों की सूची दी है, उनमें नहीं था आभीरी का नाम सबसे पहले आवा है और मालव-मार्जुनायन-योद्धेय-माद्रकवाले वर्ग में मालवी का नाम सबसे पहले आया है। मालव से मादक तक का वर्ग दिख्या से उत्तर की और अर्थात् दिख्यी राजपूताने से एक के बाद एक होता हुआ पंजाब तक पहुँचता है; धीर ब्राभीरीवाला वर्गे सुराष्ट्र से ब्रारंभ द्वीकर गुजरात सक पहुँचता है जिसमें मालवों के दक्षिय के पासवाला प्रदेश भी सम्मिलित हैं: और इस वर्ग के देश पश्चिम से पूर्व की ओर एक सीधी रेखा में हैं ( १४४ )। जैसा कि हम धारी चलकर इस बंध के दूसरे भाग में बचलावेंगे, यह ठीक वही स्थिति है जो पुरागों में आगे चलकर इसके बादवाले गुप्त साम्राज्य के काल के आरंभ में सुराष्ट्र-अवंती के आभीरी की बतलाई गई है। वाकाटक काल में काठियाबाड़ या शुजरात में

शक चत्रप बिलकुल रह ही नहीं गए थे। वे लोग वहाँ से निकाल दिए गए थे और पुराबों के धनुसार वे लोग केवल कच्छ और सिंध में ही वच रहे थे (तीसरा माग ११४८)। प्रजावंत्री भारत ने, जिसने भार-शिव काल में अपने सिक्के फिर से बनवाने आरंभ किए थे, बिना किसी युद्ध के समुद्रशुप्त को सम्राट् मान लिया था। बातें तो सब हो ही चुकी थीं, अब तो उनके लिये उन्हें मान लेना भर बाकी रह गया था, और इस प्रकार उन्होंने वे वातें मान भी ली थीं। जब गुप्त सम्राट् ने वाकाटक सम्राट् का स्थान धन्या किया, तब प्रजा- तंत्री भारत ने स्वभावतः उसी प्रकार गुप्तों का प्रभुत्व मान लिया, जिस प्रकार उन्होंने वाकाटकों का प्रभुत्व मान लिया। उन्होंने स्वीकृत कर लिया कि गुप्त सम्राट् ही भारत के सम्राट् हीं।

ई दर, उस समय के दिलाग भारत का इतिहास इस प्रेथ में अलग (देखी चौथा भाग) दिया गया है; परंतु वाकाटकों श्रीर गुप्तों का इतिहास तथा दिख्य के प्रक्रिय साथ उनके संबंध का ठीक ठीक स्वस्प दिख्लाने के लिये पहले से ही यहाँ भी कुछ बातें बरला देना आवश्यक जान पड़ता है। अपने साम्राज्य के जिस भाग में बाकाटकों का प्रत्यन्त रूप से शासन दीता था, उसकी सीमा कुंवल की सीमा से मिलती थी। बाद में कुंवल-कर्याट के प्रवस्त करंब राज्य का उत्थान दीने पर

उसके साथ बाकाटकी के प्राय: जी भगड़े हुआ करते थे, डन्हों से यह बात प्रमाणित हो जाती है कि देशनों की सीमाएँ मिलती थीं। कुंतल के पड़ोसी होने के लिये यह धावश्यक या कि वाकाटकों का प्रत्यच शासन कीक्या तथा दिविश्वी मराठा रियासती के चेत्र पर होता: और इसका अभिप्राय यह है कि उनका राज्य अवश्य ही बालाघाट पर्वत-माला के उस पार तक पहुँच गया होगा। पूर्व झोर-वाले प्रदेश में आंध्र लोग ये और वे भी वाकाटकी के अधि-कार-चंत्र के अंतर्गत ही थे: और कितंग तथा को सलवाले भी बाकाटकों का प्रभुत्व मानते में मीर उनके मधीन में। प्रवरसेन प्रथम के समय से पहले धीर लगभग विंध्यशक्ति को समय में पत्लवों ने स्रोध देश में अपना एक राज्य स्थापित किया था। विंध्यशक्ति की तरह पल्लव भी भारद्वाज-गोत्रीय ब्राह्मण थे। उन्होंने भी प्रवरसेन की तरह उसी के समय के लगभग अध्यमेध और बाजपेय आदि यज्ञ किए बे श्रीर दक्षिणापय के सातवाहन सम्राटों के साम्राज्य पर अधि-कार करने का प्रयत्न किया था। यहाँ भी उसी प्रकार इति-हास की पुनराष्ट्रति है। रही थी, जिस प्रकार पुष्यमित्र श्रांग और शातकर्षि (प्रथम) शातवाहन के समय में हुई थी। पुराग्रों में पल्लव लोग बांघ राजा या बांध देश के राजा कहे गए हैं, जो ब्रांघ सहित सेकला पर राज्य करते ये बीर विंध्य की (अर्थात् विंध्यशक्तिको) संतति कहे गए हैं (६१७६) । पल्लबों

से पहले वहाँ एक और राजवंश का राज्य या जिसने प्राय: तीन पीढ़ियों तक शासन किया था। वे लोग इस्वाकु कहलाते थे: धीर ज्योही सातवाहन वंश का अंत हुआ था, त्योत्ती उन्होंने अश्वमेध यह करके यह जतलाना चाहा था कि हम साववाहनी का राज्य लेने के प्रयत्न में हैं। उनकी राजधानी श्रीपर्वत में थी जिसे श्राज-फल नागार्जुनी कीड कहते हैं और जी गेंट्र जिले में है। इनका पता उन शिलालेखों से चलवा है जो इनके संबंधियों ने खुदवाए से भीर जो नागार्जुनी कोंड के उस स्तूप में मिले हैं जिसका पता अभी हाल में चला है, और साध ही जग्गइयपेट के शिलालेखी में भी इनका बल्लेख है। विंध्यशक्ति धीर परलवों के उदय के साथ ही साथ इच्वाकुओं का अंत है। गया था। पल्लव लोग बाह्यण वे और उनसे पहले की सावबाहन भी बाबाय ही थे। दिचया में बहुत पहले से त्राह्मयों का साम्राभ्य चला आता था; धीर वह साम्राभ्य इतना प्रवत या कि ज्यों ही समुद्रगुप्त ने पल्लवों की परास्त किया, त्योही पत्त्रवों के करद तथा अधीनस्य राज्य कदंव के मयूर शस्मेन धीर उसके पुत्र कंग ने, जा बाह्मण थे, यह मानने से इनकार कर दिया कि दिच्छी साम्राज्य का नाश हो गया थार उन्होंने दिखा साम्राज्य की पुनर्स्वापना की भी थे।पगा कर दी। पर बह ठोक है कि समुद्रगृप्त और पृथिबीपेश बाकाटक ने उन लोगों की कुछ चलने नहीं दो थी।

इत् दस समय के उत्तर तथा दक्षिण भारत के इतिहास में मुख्य अंतर यही था कि उत्तरवाले एक अखिल
श्रांतिल भारतीय सा भारतीय साम्राज्य स्थापित करना
म्रान्य की स्थानश्यकता चाहते थे। सातवाहनीवाले पिछले
साम्राज्य के समय हिंदुओं की जी अनुभव प्राप्त हुआ था,
उसी के फल-स्वरूप उनमें यह कामना उत्पन्न हुई थी। उस्त
समय उन्हें यह अनुभव हुआ या कि जो आक्रमणकारी
सदा उत्तर की ओर से आया करते हैं, उनके सामने दक्षिणी
शिक्त ठहर नहीं सकती थी। वे समस्ति थे कि एक भारत
में दो सम्राटों का होना एक बहुत बड़ी दुर्बलता का कारण
है। प्रवरसेन प्रथम जो सारे भारत का सम्राट् वना था,
जान पड़ता है कि उसमें उसका गुख्य मैतिक उद्देश्य बडी
था; और उसके उपरांत उसके उत्तराधिकारी समुद्रगुप्त ने जो

१. पल्लव शिवस्कंद वर्म्मन् प्रथम यथाप दिख्य का धर्म-महा-राजाविरात कहलाता था, तो भी उसने कभी स्वतंत्र रूप से अपना विक्का नहीं देलवाया था और उसका पुत्र तथा उत्तराधिकारी लेगा भी महाराज अर्थात् वाकाटक सम्राट् के अर्थानस्य महाराज थे। उस समय 'महाराज' शब्द किसी सम्राट् के अर्थानस्य और करद होने का स्चक होता था। शिवस्कंद वर्म्मन् के उत्तराधिकारियों ने अपने तामलेखी में उसे केवल 'महाराज' ही लिखा है। धर्म महाराजा-धराज की उपाधि बहुत ही थाड़े समय तक प्रचलित रही और विला आदि अर्थात् दिख्यावालों के मुकावलों में रखी गई थी।

इस बात पर संतीय प्रकट किया या कि मैंने सार भारत की एक में मिलाकर अपने दोनो हाथी में कर रखा है, उसका कारम् भी यही था। एक तो कुशन साम्राध्य का जी पुराना अनुभव या और दूसरे भारत के पड़ोस में हो विध्यशक्ति के समय में जो नया सासानी साम्राज्य स्थापित हुआ था, उसके प्रवल हो जाने के कारण जो नई आवश्यकता उत्पन्न हो गई थी, उन दोनी के कारण इस बात की आवश्यकता भी स्पष्ट ही थी। यह बावश्यकता उस समय और भी प्रवत्न हो गई थी जब प्रवरसेन प्रथम के समय में सन् ३०० ई० के लगभग कुशन साम्राज्य पूरी तरह से सासानी साम्राज्य में मिल गया या। वाकाटक राजा ने चार अश्वमेष यह किए वे। महाभारत का दिख्विजय जो चार भागी में विमक था, उसी की समता का ज्यान रखते हुए हम यह अभिप्राय भी निकाल सकते हैं कि प्रवरसेन प्रथम ने भी अपना दिग्व-जय चार भागों में विमक्त किया था और उसमें से एक देखिय की ओर हुआ होगा। यद्यपि सम्राट् प्रवरसेन के समय का लिखा हुआ उसके दिनिवजय का कोई वर्धन हम लोगों की सभी तक नहीं मिला है और तामिल साहित्य में आयों और वाडुकों सर्वात उत्तर से आनेवाले आक्रमण-कारियों का जो वर्शन दिया है, वह बहुत हो अनिश्चित है, वो भी यह बात निश्चित हो जान पड़ती है कि आरंभिक वाकाटक लोग वालाघाट के उस पार बांध्र प्रदेश में जा पहुँचे थे और उस पर अधिकार करके तामिल देश की रियासती के पड़ोसी बन गए थे; और उन पर दिग्विजय करना इसलिये सहज हो गया था कि वामिलगण की सबसे बड़ी रियासत चेला की राजधानी कांची पर अधिकार कर लिया गया था। सारे क्रावे का निपटारा तो सातवाहनी के उत्तराधिकारी इच्छा-कुओं के साथ हो ही गया था, जिन्होंने केवल नष्ट सम्मान और भारत की रचा करनेवाले सम्नाटों का निदिव नाम ही हस्तांतरित किया था; और तब प्रवरसेन प्रथम उचित रूप से यह घोषणा कर सकता था कि मैं सारे भारत का सम्नाट् हैं। \$ ८४. भार-शिवों ने तो गंगा और यमुना को (इनके

आस-पास के प्रदेश को) स्वतंत्र कर दिया था, परंतु कुशानी की भारत से बाहर निकालने का काम प्रवल प्रवरसंन प्रथम के ही हिस्से पड़ा था जो एक बहुत बड़े थोद्धा का पुत्र भी था और स्वयं भी एक बहुत बड़ा थोद्धा था। उसके समय में कुशन राजा काबुल का राजा हो गया था; परंतु चीनी लेखकों के अनुसार सन् २४० या २५० ई० तक मुठंड ही भारत का राजा माना जाता था। और इसी मुठंड ने इंडो-चाइना के एक हिंदू

आयसवाल का The Murunda Dynasty नामक लेल का The Malaviya Commemoration Volume प्रश्चिम में ख्या है। मुक'ड कुशाने। की राजकीय उपाधि थी। (J. B. O. R. S. लंड १६, प्रश्नेश)

राजा की युएत-ची घोड़े भेजे घे; और इसका समिप्राय यह है कि यशिप उस समय तक मुरुंड गंगा और यमुना के बीच का अंतर्वेद छोड़कर चला गया था, तो भी वह भारत का सम्राट् और भारत में शासन करनेवाला ही माना जाता था।

§ ⊏४. बाकाटक सम्राट् ने तीन बहुत बड़े कार्य किए है। भार-शिव साम्राज्य के प्राय: अंतिम चालीस वर्षों में तीन वहे कार्य; अखिल उसका पिता विध्यशक्ति बहुत बढ़े बढ़े भारतीय साम्राज्य की युद्ध करता रहा था थ्रीर वही भार-कल्पना, संस्कृत का पुन- शिवों के साम्राज्य का संस्थापक था। प्रवरसेन ने भी उसकी शक्ति और आदर्श क्वार प्राप्त किया या और एक स्पष्ट राजनीतिक सिद्धांत स्थिर किया था। (१) उसने निश्चित किया था कि सारे भारत में एक हिंदू-साम्राज्य होना चाहिए थीर शाखों की मर्यादा की फिर से स्वापना होनी चाहिए। (२) सन् २५० ई० के लगभग संस्कृत के पत्त में एक बड़ा साहित्यिक बादीलन आरंभ हुआ या और पचास वर्षों में वह ब्राह्मालन बढ़कर उस सीमा तक पहुँच गया था, जिस सीमा पर गुप्तों ने उसे अपने हाय में लिया था। सन् ३४० ई० के लगभग की मुदी-महोत्सव नामक एक नाटक लिखा गया या जिसमें समस्त साहित्यिक आदि। सन का चित्र अंकित किया गया है। यह नाटक वाकाटक सम्राट् के एक करद झीर अधीनस्य राजा के दर-बार में लिखा गया था और इसकी लिखनेवाजी एक स्त्रो थी.

जिसने एक बासन से बैठकर एक बार में ही आदि से अंत तक सारा नाटक लिख डाला या धीर जिसके लिये संस्कृत में काव्य करना उतना ही सुगम था, जितना सुगम भास धीर कालिटाम के लिये था। प्राचीन काव्यी की संस्कृत भाषा माने। उसकी बोल-चाल की भाषा हो रही थी। साथ ही उस समय वह राज-भाषा भी हो गई थी। भाव-व्यंजन के प्रकार और रूप आदि निश्चित हो गए वे और सभी राजकीय कर्मचारी संस्कृत में ही बात-चीत करते श्रीर पत्र बादि लिखते थे। राजधानी में बायवा उसके बास-पास जितने भारंभिक शिलालेख भादि पाए गए हैं, वे सब संस्कृत में ही हैं। उसी समय शिवस्कंद बर्स्सन् के एक पीड़ी बाद दिचिया को राजकीय पत्रों भीर लेखें। बादि में भी संस्कृत का ब्यवद्वार होने लग गया था। वाकाटक लेखों आदि में वंशावली का जो सप बराबर पीड़ी दर पीड़ी देशहराया गया है, उससे मुचित होता है कि प्रवरसेन प्रथम के समय में ही संस्कृत में लेख बादि लिखने की प्रचा चल गई थी। समुद्र-गुप्त और उसके उत्तराधिकारियों ने भी वाकाटक लेखन-शैली का ही ठीक ठीक अनुकरण किया है। गगापति नाग नामक एक दूसरे करद और अधीनस्य राजा के दरबार में बहुत दिनों से चली बाई हुई देश भाषा की छोड़कर फिर से प्राचीन संस्कृत में काव्य करने की प्रथा चल पड़ी थी; श्रीर भावशतक में उस नाग राजा के संबंध में जो श्लोक

दिए गए हैं, उन्हें देखकर प्राकृत की गाधासप्रशती का स्मरम हो जाता है। (३) कीमुदी-महोत्सव से हमें इस बात का भी पता चलता है कि उस समय सामाजिक पुन-रुद्धार या सुधार हुआ था। उसमें वर्णाश्रम धर्म और सनातन हिंदू धर्म के पुनरुद्वार पर बहुत व्यादा जीर दिया गया है। उस समय चारी तरफ इन्हों बाती की पुकार मची हुई थी। कुशन शासन के समय समाज में जी देाप धुस आए थे, वाकाटकों के साम्राज्य काल में वन सबकी निकाल बाहर करने का प्रयस्त हो रहा था; और समाज अपने आपको उन सब दोषों से मुक्त करने लगा था। बह हिंदुओं के देाप दूर करके उन्हें शुद्ध करनेवाला आंदोलन या जिसका प्रवरसेन प्रथम ने बहुत सम्छी तरह प्रष्ठ-पेपस किया था: और उसके साम्राज्य की स्थापना का अभिप्राय ही मानो यह या कि सब जगह यह आदि। जन खुब जार पकड़े।

१. जो वह वह और बार बार बेदिक कृत्य या यह (अग्निशोम, अप्रतीयाम, उक्स्य, पोडिशान, आतिराध, बावपेय, बृहस्पतिसव, सायस्क और अश्रमेश) (त. I. ए॰ २३६) हुआ करते थे, उनमें अवस्य ही बहुत से लीग एकत्र हुआ करते होंगे और उनके बारा घरने उहास्यी और धर्म का प्रचार मी किया जाता होगा।

§ ८६. गंगा और यमुना की मूर्त्तियाँ वास्तु-कला में राज-कीय और राष्ट्रीय चिद्व वन गई थीं। जैसा कि ऊपर बत-लाया जा चुका है, मत्स्यपुराण में सात-कला का पुनरुदार बाहन काल तक की बास्तु-कला का विवेचन हैं: और उसमें कहीं इस बात का उल्लेख नहीं है कि शिव, विष्णु अथवा और किसी देवता के मंदिर में गंगा और यमुना की मूर्त्तियाँ यो ही प्रथवा प्रवश्य रहनी चाहिएँ। इनका प्रत्या अवस्य ही राजनीतिक बहेश्यों से हुआ था। भार-शिव काल में भार-शिवों के साथ गंगा का जा संयोग हुआ था, उसमें बहुत बड़ा नैतिक बल निहित था। भार-शिवों ने गंगा की मुक्त किया वा और वे उसे कला के खेत में लाए थे थीर उन्होंने उसे अपने सिकों तक पर स्थान दिया या। वे यमुना को भी कला के चेत्र में ले बाए थे, जैसा कि भूमरा के मंदिरी और देवगढ़वाली गंगा और यमना की उन मूर्त्तियों से स्चित होता है जिनके ऊपर नागछत्र है। पर बाकाटकों ने ता उन्हें अपने साम्राज्य का चिद्र हो बना लिया था; धीर उन्हों से चालुक्यों ने उन्हें प्रहण किया था और अपना साम्राज्य-चिद्र बनाया था<sup>3</sup>

रेखे S. I. I. लंड १, पु॰ ५४ जिसमें गंगा और यमुना, मकर तारण, कनकदंड इत्यादि कें चालुक्यों के साम्राज्य का चिह्न (साम्राज्य चिह्नानि) कहा गया है। साथ ही देखें। इंडियन एंटीक्वेरी, लंड ८, १० २६।

(६१०१ क)। पल्तव भी, जो बाकाटकी की एक शास्ता ही को, उनका व्यवहार करते थे। भीर सब लोग इस चिद्र का राजनीतिक अधे बहुत अच्छी तरह समक्षते थे। वे जानते थे कि इसका अर्थ साम्राज्य—भार्यावर्च का साम्राज्य—है?। नाग-वाकाटको ने गंगा-वमुना की जो मूर्तियाँ बनाई थां, वे इन निद्यों की मूर्तियाँ तो थां हो, पर साथ ही गंगा और यमुना के सम्य के प्रदेश की भी सूचक थां जहाँ इन लोगों ने फिर से सनातन धर्म की स्थापना को थी। सुमरा

१. देखा S. I. I. खंड २, ए० ५२१ में वेल्र्यलेयमवाले प्लेडी की मोहर जिसमें दूसरी पंक्ति में यमुना को उमारदार मृचि है, विसके मीचे एक कच्छा बना है और बांच में गंगा की मृचि है जिसके चरशे। के पास दो पड़े हैं और सिर के ऊपर नाम के पन गा खब है।

२. इंडियन एंटाक्बरी, संड १२, ए० १५६ और १६३। यानी (बड़ीदा) के राष्ट्रकृट ताम्चपन में गोनिदराज दितीय की विश्वय का नगीन है और उसमें गंगा तथा बसना की मूर्चियावाली ध्वजाक्रों का झीन लेने का इस प्रकार वर्णन है — 'गोनिदराज ने, जो की चि भी मूर्ति था, राजुक्यों ने गंगा और बसुना की पताकाएँ, जो बहुत ही मनीहर कर में लहरा रही थीं, छोन ली छीर साथ ही वह महाप्रमुख का पद भी ( प्राप्त कर लिया ) जो ( इन नदियों से ) पत्यव बिह्न के रूप में सुचित गाता था।" मिलाओ इंडियन एटीक्वरी, संड २०, ५० २०५ में पत्तीर का लेख जिसमें कहा गया है कि ये चिह्न किसी न किसी रूप में आरंभिक मुक्तों से लिए गए थे। ( पत्तीर के समय तक नाम माजारक चिह्नों का पता नहीं चला था।)

बीर नचना में गंगा और यमुना की जो सुंदर और शानदार मूर्तियां हैं, वे मानों नाग-वाकाटक संस्कृति का दर्भण है। स्वयं वाकाटक लोग भी शारीरिक दृष्टि से बहुत सुंदर होते थे। वायपुराय की इस्त-लिखित प्रति में लिखा है कि प्रवीर के चारों पुत्र साँचे में ढली हुई मृतियों के समान सुंदर (सुमूर्त्तयः) थे । अजंतावाले शिलालेख में देवसेन और हरिपेश की सुंदरता का विशेष रूप से वर्शन है। वाकाटकों के समय में अर्जवा की तच्या कला और चित्र-कला में मानी प्रामी का संचार किया गया था और अर्जता उन लोगों के प्रत्यत्त शासन में या। परवर्त्ती बाकाटक काल में भी यह परंपरा बरावर बनी रही। आज-कल के सभी लेखक यही कहा करते हैं कि संस्कृत के पुनरुद्धार के श्रेय को तरह हिंदू-कला के पुनरुद्धार का भी सारा श्रेय गुप्तों को है; पर वास्तव में इसका सारा श्रेय वाकाटकी का हो है। बास्तु-कला की जिन जिन वाती का पूरा विकास हमें परन, उदयगिरि, देवगढ़ और अजंता में तथा उसके बाद भी मिलता है, उन सबका बीज नचना के बाकाटक मंदिरों में माजूद है; यथा कटावदार जाली की खिड़की, गवाचवाला छन्जा, शिखर, लिपटे हुए साप, मृत्तियों और वेल-वृटों से युक्त दरवाजों के चौखटे, उभारदार शिखर, रहने के घरी के हंग के चौकोर संदिर आदि। ( नचनावाले संदिरों के संबंध में देखे। धंत में परिशिष्ट क )।

१. P. T. ए॰ ५०, टिप्पमी ३८।

इ प्रश्न यह ठीक है कि वाकाटकों के सिक्के चंद्रगुप्त
प्रथम के सिक्कों की तरह देखते में मड़कीले नहीं होते थे;
पर इसका कारण यह नहीं था कि उन
सिक्के
लोगों में कला का यथेष्ट ज्ञान या वल
नहीं था । वित्क इसका कारण यह था कि वे लोग पुराने
हरें के थे। वे उन कुशनों के सिक्कों का यनुकरण नहीं
कर सकते थे जिन्हें वे देश के रात्रु और म्लेच्छ सममते थे।
चंद्रगुप्त प्रथम ने जो कुशनों के सिक्कों का अनुकरण किया
था, उसे उन लोगों ने राष्ट्रीय हिष्ट से पतन का सूचक सममा
होगा। सगुद्रगुप्त जिम समय अभोनस्य और करद राजा
था, उस समय बाकाटकों के प्रमाव के कारण स्वयं उसे भी
उसी पुराने उरें पर चलना पढ़ा था और राष्ट्रीय शैलों के
सिक्के चलाने पढ़े थे?।

्र प्य बाकाटकों ने सपनी शासन-प्रणाली भार-शिबों से प्रहण की यो और बाकाटकों से समुद्रगुप्त ने प्रहण की यो। पर हो, दोनों ने ही अपनी अपनी बाकाटक ग्रामन-प्रणाली और से उसमें कुछ सुधार भी किए थे। बाकाटकों की शासन-प्रणाली यह थो कि स्वयं उनके प्रस्थ

१. देखा ऊपर ६ ६१, प्रांचवीपेण प्रथम के तिक्के पर का साँह । C. I. M. प्लोट २०, आकृति नं० ४ ।

२. ब्याम शैलीवाला साने का सिक्का, जिस पर वाषाटके का साम्राज्य-चिद्ध गंगा है।

शासन के प्रधोन एक बड़ा केंद्रोय राज्य होता या जिसमें दे। राजधानियाँ दोती थीं। कई ध्यराज या उप-शासक होते थे जिसका पद वंशानुक्रमिक होता था; धीर कई स्वतंत्र राज्यों का एक साझाज्य-संघ होता था। भार-शिव प्रयाली में साझाज्य का पासीवाला पत्थर राज्य की मेहराब में वाकी हैटों के समान ही रहता था, पर वाकाटक-प्रयाली में वह एक महस्वपूर्ण अंग हुआ करता था।

इ.स. बाकाटकों ने अपने संबंधियों के अलग पर अधीनस्य राजवंश भी स्थापित किए थे। पुरायों के अनुसार
अधीनस्य राज्य और प्रवरसेन प्रथम के चार पुत्र शासक थे।
साम्राज्य महाराज श्री भीमसेन का एक चित्रित
शिलालेख गिंजा पहाड़ी के एक गुहा-संदिर में है। यह
पहाड़ी इलाहाबाद से दिलाग-पश्चिम ४० मील की दूरी पर
है। उस शिलालेख पर ५२वाँ वर्ष खेकित है। जान पड़ता
है कि यह भीमसेन कीशांबी का शासक था और संभवतः
प्रवरसेन का पुत्र था। महत्त्व के अधीनस्थ वंशों (यथा गगपति नाग, सुप्रतीकर) और साम्राज्य के सदस्यों (प्रजातंत्रों) की
स्वयं अपने सिक्के चलाने का अधिकार दे दिया जाता था।
गुप्त-प्रशालों में आर्थावर्ष में एक मात्र शासक संबंधी वाका-

१. A. S. R. लंड, २१, ए० ११६, प्लेट १०. एपियाफिया इंडिका लंड १, ए० १०६. देलें। आमें § १०३।

टक ही थे जो पूरी तरह से स्वतंत्र थे। गुप्त लोग अपने नीकरों को ही शासक बनाकर रखना पसंद करते थे और उन्होंने अपने अधीनस्थों को सिक्कें बनाने का अधिकार विलकुल नहीं दिया था। दोनों ही अपने अधीनस्थ शासकों को "महाराज" उपाधि का प्रयोग करने देते थे और यह बात पुरानी महास्त्रजपवाली प्रणाली के अनुरूप होती थी; पर ही इस नाम था शब्द का परित्याग कर दिया गया था। गुप्तों ने तो शाहानुशाही का अनुवाद महाराजाधिराज कर किया था, पर वाकाटक सम्राट् ने ऐसा नहीं किया था, बल्क उसने सम्राट्वाली प्राचीन वैदिक उपाधि ही धारण की थी।

सम्राट्वाला प्राचान वादक उपाय का पारण का पार § द०, वाकाटक लोग कट्टर शैव थे । उनका बह मत केवल एक पोड़ी में क्ट्रसेन द्वितीय के समय बदला था; पार्मिक मत और धीर इसका कारता उसकी पत्नी प्रमा-पांवव अवशिष्ट वती और असुर चंद्रगुप्त द्वितीय का प्रभाव या जो दोनी कट्टर वैष्णाव थे। पर जब चंद्रगुप्त का प्रभाव नष्ट हो गया, तब इस वंश ने फिर अपना पुराना शैव मत प्रहण कर लिया था। वाकाटक काल के जो मंदिर

१. याकाटक शिलालेको में इसका उल्लेख है और उनके सिक्की पर नदी को मृत्ति रहती थी। कहसेन प्रथम के समय तक महाभैरव शब-देवता थे। पृथिवीपेश ने उनका स्थान महेश्वर का दिया या जो मानों विप्ता और शिव के मध्य का रूप है। G. I. प्रश्न २३६, नचना में महाभैरव हैं (देखे। परिशिष्ट क)।

भीर अवशेष आदि मिलते हैं, वे मुख्यत: योद्धा शिव के ही हैं: बया नचना के मंदिर और जासी के भैरव लिंग। जो भूमरा बीर नकटो के (भार-शिव) एक्सुख तिंगों से भिन्न हैं, (जिनके चित्र श्री बनर्जी ने Arch. Memoirs ने० १६, प्लेट १५ A. S. W. C. सन् १-६१-६०, प्लेट २८ में दिए हैंर)। कला को दृष्टि से ये सभी लिंग एक ही प्रकार या वर्ग के हैं. चाहे देवता के ध्यान अलग ही क्यों न ही। चाहे इन कलाओं और गुप्त कला में सिद्धांत संबंधी कोई बहुत बड़ा पंतर न हो, पर उद्देश्य और भाव की दृष्टि से ये विलक्त प्रस्तुग ग्रीर स्वतंत्र वर्गके ही हैं। यदापि कर्नियम ने ले।गी को सचेत करने के लिये कह दिया है—'यद्यपि यह संभव है कि इस प्रकार के मंदिरी के आरंभिक नमूने गुप्त शासन के कुछ दिन पहले के ही I' ( A. S. R. खंड £, पू० ४२ ) । ता भी बाकाटको धार गुप्तों के जितने सवशिष्ट संदिर सादि हैं, वे सभी गुप्तों के समय के ही कहे जाते हैं। परंतु वाका-टकों और गुप्तों के मंदिरों आदि में अंतर संप्रदाय संबंधी है। नाग-वाकाटकों के सब मंदिर शिव-संबंधी या शैव-संप्रदाव

१. देखा इत में परिशाह क।

लोह के पास नकटी नामक स्थान में एकमुख लिंग। इसका चेहरा यीवन-काल का है, जैसा मत्स्यपुराण २५०, ४ के अनुसार होना चाहिए।

के हैं और गुप्तों के मंदिर विष्णु के अथवा वैष्णव-संप्रदाय के हैं। एरन और देवगढ़ के वैष्णाव मंदिरों के जो भग्नावशेष हैं, वे सब गुप्तों के माने जा सकते हैं; और नचना तथा जासे। के सब मंदिर और तिगावा के सब नहीं तो अधिकांश भग्ना-वशेष निस्संदेह क्रम से बाकाटकों के हैं।

## १०. परवर्त्ती वाकाटक काल मंबंधी परिशिष्ट

( सन् ३४८-४५० ई० )

श्रीर वाकाटक संवत् ( सन् २४८-४९ ई० )

है दृश् प्रियवीपेण प्रथम के काल (सन् ३४-८-३७५ ई०)

धीर उसकी कुंतल-विजय (लगभग सन् ३६० ई०) का आरं
प्रवस्तेन द्वितीय और भिक काल से ही अधिक संबंध है।

गरेंद्रसेन परवर्ची वाकाटक का काल कहसेन द्वितीय
(लगभग ३७५-२-६५ ई०) के समय से आरंभ होता है; और
कहसेन द्वितीय के समय में इसके सिवा और कीई विशेष
घटना नहीं हुई थी कि उसने धपने खसुर चंद्रगुप्त द्वितीय के

प्रभाव में पड़कर अपना शैव-मत छोड़कर वैध्यव-मत प्रह्मा
कर लिया था। इसके उपरांत उसकी विधवा को प्रभावती
गुप्ता ने अपने अस्प-वयस्क पुत्रों की धिममाविका के रूप में

पृथियोषेग प्रथम ने कंगवरमेन् कदेव के। सन् ३६० हैं के लगभग परास्त किया था । देखे। आगे ठीसरा माग ।

लगभग बीस वर्षों तक शासन किया था; श्रीर यह काल चंद्रगुप्त द्वितीय के काल के लगभग एक या दे। वर्ष बाद तक
भी पहुँच सकता है। उसका पुत्र प्रवरसेन द्वितीय कुमारगुप्त का सम-कालीन था; श्रीर जान पड़ता है कि मृत्यु के
समय उसकी अवस्था कुछ अधिक नहीं थी, क्योंकि प्रवरसेन
द्वितीय का पुत्र बाठ वर्ष की अवस्था में सिंहासन पर बैठा
था। अजंतावाले शिलालेख के अनुसार प्रवरसेन द्वितीय
के पुत्र ने "अच्छी तरह शासन किया" था। यही बात
बालाधाटवाले दानपत्रों में इस प्रकार लिखी है—"उसने
पहले की शिक्षा के द्वारा जी विशिष्ट गुण शाप्त किए थे, उनके
कारण उसने अपने बंश की कीचिं की रचा का उत्तरदायित्व

१. बालाबादमाले क्लंद वस्तुतः वामपत्र नहीं है, बल्क दानपत्र का ससीदा है। जब कमी किसी का के हैं भूमि दान में वी जाती था, तब उत्ती मसीदे के अनुसार सादे तामपदों पर वह मसीदा अंकित कर दिया जाता था। इसी लिये उसमें न तो किसी दान का, न दाता था, न समय का, न रिजिस्टरी का (१९१म की तरह) उल्लेख है श्रीर म में शहर का के हैं चिह्न हैं। वाकाटक दानपत्रों में जिस देवगुप्त का उल्लेख है, उसका काल समझने में कीलहान ने भूल की भी श्रीर प्लांट का कथन मानकर उसने वेवगुप्त का परवर्ती गुष्त काल का समझ लिया था। और इसी लिये उसने उन दानपत्रों के। श्रीर प्रवरसेन दिताप के दूदियायां हो। सनमत्रों के। मूल से श्रादवीं शताब्दी का मान लिया था। (E. I. ६, २६६: E. I. ३, २६०)। बुद्लर ने उसका का समय निश्चित किया था, वहीं अंत में डीक सिद्ध हुआ।

अपने अपर लिया या (पूर्वाधिगतगुण्यविशेषाद् । अपहत-वंशिश्रयः )। वह आठ वर्ष की अवस्था में सिंहासन पर बैठा या और अपने यीवराज्य आल में उसने आवश्यक गुण प्राप्त (अधिगत) किए ये और तबशासन का भार अपने ऊपर (अपनी अभिभाविका से लेकर ) प्रहण किया था।" गुप्त साहित्य में अपहल शब्द का इस अर्थ में बहुत प्रयोग हुआ है। यथा—पश्चातपुत्रैरपहतभारः (विक्रमोर्वशी, तीसरा अंक) और यहाँ "अपहल" का यह अर्थ नहीं है कि उसने बलपूर्वक छीन लिया थारे। अजंतावाले शिलालेख में लिखा है कि प्रवरसेन द्वितीय का पुत्र और उत्तराधिकारी आठ वर्ष की

२. कोलहान ने जो 'अयहत' का यह खर्य किया था कि—'यह अपने यंश की बी या संपत्ति तो गया' यह ठीक नहीं है। उत्तने यही सममा था कि उस समय राज्य के उत्तराधिकार के संबंध में केंद्र अगड़ हजा था।

र. कीलहानं ने इसे विश्वासात् पड़ा था, पर इस पाठ की शुद्रता
में उसे संदेह था। में समस्ता है कि लेखक का अभिपाय विशेषात्
से था। सस्कृत में गुण्यिश्वासात् का केन्द्रे अर्थ नहीं हो सकता।
गुण तो पहले से वर्चमान रहना चाहिए, जो यहाँ पूर्व शिष्टा के
कारण प्राप्त हो चुका था। यहाँ विश्वास का केन्द्रे प्रश्न हो नहीं
उत्पन्न होता। यह खांश्वात गुण विश्व (शेप) मी वैसा हो है, जैसा
हार्यागुन्कावाले शिलालेख की १७वीं पंक्ति का—'गुण्यविशेषकुश्रलो'
है। (एपिग्राफिया इंडिका २०, ६०)।

अवस्था में सिंतासन पर बैठा था; और दस होटे से बालफ के लिये यह संभव ही नहीं या कि वह अपने पिता के विरुद्ध विद्रोत करता और उसका राज्य वलपूर्वक छोन लेता। प्रजंतावाले शिलालेख में तो उसका नाम नहीं दिया है, पर बालाबाटबाले दानपत्रों में उसका नाम मरेंद्रमेन खाया है। बालाधाटबाले शिलालेख से भी इस बात का समर्थन होता है कि उसने भली भारत शासन किया था क्योंकि उसमें कहा गया है कि उसने कोसला, मेकला और मालव के अपने करद और अधीनस्य शासकी की अपनी आज्ञा में रखा था। ईतल के राजा की कन्या अधिकता के साथ नरेंद्रसेन का जो विवाह हुआ था, उससे हम यह समक्त सकते हैं कि या तो कुंतल पर उसका पूरा प्रभुत्द था और या उसके साथ उसकी गहरी राजनीतिक मित्रता थी। कपर जी काल-कम बतलाया गया है, उसके अनुसार नरेंद्रसेन सम् ४३५-४७० ई० के लगभग हुआ था। कुंतल के जिस राजा की कन्या चिक्रता के साथ विवाह करके उसने राजनीतिक मित्रता स्थापित की थी, वह कदंब ककुस्य या जिसने तलगुंड स्तंभवाले कदंब-शिलालेख के धनुसार ( E. l. ८, पु॰ ३३ मिलाको मोरेस ( Moraes ) इत Kadama Kula पुरु २६-२७) कई बड़े बड़े राजवंशों के साय, जिनमें गुप्तों का वंश भी था, विवाह संबंध स्थापित किया था। यह राजा कदंव शक्ति की बरम सीमा तक

पहुँच गया था (लगभग ४३० ई०)। ककुस्य ने अपने युवराज रहने की दशा में और अपने भाई के शासन-काल में गुप्त संवत् का व्यवहार किया था (५ १२८ पाद-दिप्पयी)। इस विवाह-संवंध के कारण उसकी मर्यादा बढ़ गई थी। गुप्तों के साथ विवाह-संवंध हो जाने के कारण कदंब और वाकाटक लोग बहुत कुछ स्वतंत्र हो गए थे। या तो कुमारगुप्त प्रथम के शासन के कारण और या उसके शासन-काल में नरेंद्रसेन की स्थिति अपने करद और अधीनस्थ राजाओं और पढ़ोसियों के मुका-बले में अवश्य ही बहुत दढ़ हो गई होगी, क्योंकि कदंबों के साथ उसका जो वंशानुगत अगड़ा चला आता था, उसका उसने इस प्रकार अंत कर दिया था।

ई दर, सन् ४५५ ई० के लगभग नरेंद्रसेन का समय बहुत ही अधिक विपत्ति में वीता था। वह समय स्वयं असके लिये भी कष्टपद था और उसके नरेंद्रसेन के कह के दिन मामा गुप्त सम्राट् कुमारगुप्त के लिये भी। शक्तिशाली पुष्यसित्र प्रजातंत्रों ने, जिनके साथ पटुर्मित्रों और पद्मसित्रों के प्रजातंत्र भी सम्मिलित थे, गुप्त साम्राज्य पर बाकमण किया था। पहले उक्त तीनों प्रजातंत्र वाका-दक्तों के अधीन वे और मांधाता के पास कहीं पश्चिमी मालवा में थे। ठीक उसी समय एक और नई विपत्ति उठ खड़ी हुई थी; और जान पड़ता है कि इस नई विपत्ति का संबंध भी उसी विद्रोहवाले आंदीलन और स्वतंत्रता प्राप्त

करने के प्रयत्न के साथ था। यह प्रयत्न त्रीकृटकों की श्रीर से हुआ था; और यह एक नया देश या जे। इस नाम से दहसेन ने स्थापित किया था। । यह दहसेन त्रैकूटक अपराति का रहनेवाला था जो परिचमी खाँदेश की तामी नदी थीर बंबई से ऊपरवाले समुद्र के बीच में था। अपने पुराने स्वामी या सम्राट् वाकाटकों की तरह दहसेन ने भी अपने वंश का नाम अपने निवास-श्वान के नाम पर 'डेकुटक' श्ला था: और वरापि उसका पिता एक सामान्य व्यक्ति वा बीर उसका नाम इंद्रदत्त था तो भी दहसेन ने अपने नाम के साब 'सेन' शब्द जीडा या बीर उसके वंशजों ने भी उसी का सनु-करण किया था। विना कोई विजय प्राप्त किए और पहले से ही उसने अश्वमेच यह भी कर हाला और अपने नाम के सिक्के भी बनवाने आरंभ कर दिए। पर वह जल्दी ही फिर नरेंद्रसेन की अधीनता में आ गया था, क्योंकि सन् ४५६ ई० में वह बाकाटक संबत् का प्रयोग करता हुआ पाया जाता है (§§ १०२, १०६) । पुष्यमित्र लोग सन् ४५६

१. एविमाफिया इंडिका, खंड १०, ए० ६१।

२. रपुर्वश ४. ५८, ५६ रिप्तन इत C. A. D. ५० १५६। साथ ही देखें। दहसेन के पुत्र व्यामसेन का सन् ५६० ई० थाला शिलालेख: एपिमाफिया इंडिका, खंड ११, ५० २१६, बहाँ वे लोग अपरांत के शासक बतलाए गए हैं।

ई० से पहले साम्राध्य-शक्ति के द्वारा परास्त हुए थे। नरेंद्र-सेन की अपने श्रसुर के राज्य की सहाबता भी मिलती थी जो कीक्या अपरीत के बराज में हो था; और उस समय या तो ककुस्थ के अधीन था और या उसके पुत्र शांतिवर्मन के अधीन था और शांतिवर्मन भी बहुत शक्तिशाली राजा था।

§ स्व, जान पड़ता है कि नरेंद्रसेन के दे। पुत्र थे। बढ़ा लड़का पृथिवीपेग द्वितीय या जी उसका उत्तराधिकारी पृथियोपेण द्वितीय हुआ या और उसके उपरांत देवसेन सिंहासन पर बैठा वा और अब देव-चौर देवसेन सेन ने सिंहासन का परित्याग कर दिया, सब उसका लड़का हरिषेण राज्याधिकारी हुआ या। देवसेन अपने राज्य संबंधी कर्चरुयों का पालन करने की अपेका मुख और आनंद-अंगल में ही अपना समय ज्यतीत करना अधिक पसंद करता या। जब गुप्त साम्राज्य लिल-भिन्न हो गया, तब पृथिवीपेया द्वितीय ने अपने वंश की गिरी हुई दशा से ऊपर उठाने का प्रयत्न करना आवश्यक समकाः धार इस प्रयत्न में उसे सफलता भी हुई, क्योंकि हम देखते हैं कि उसके बादवाले राजा के अधिकार में सारा वाकाटक साम्राज्य आ गया था जिसमें कुंवल, त्रिकूट थीर लाट देश भी सम्मिलित थे। पृथिवीपेण द्वितीय (सन ४७०-४८५ ई०) के शासन-काल में

t. क्ला Kadamba Kula प्र र= 1

ऊपर बतलाए हुए काल-कम के अनुसार कठिन विपत्ति का समय वही था, जब कि सम् ४७० ई० के लगभग हुगों का दूसरा बाक्रमण हुआ था। गुप्तों के वंश के साथ साथ उसके वंश का भी पतन हुआ ही होगा। अतः अपने वंश का फिर से उद्घार करने के लिये पृथिवीयेगा द्वितीय की बहुत अधिक श्रेय मिलना चाष्टिए। प्राय: बीस वर्ष के अंदर ही, जब कि हुयों की शक्ति बनी हो हुई थी, बाकाटकों ने अपने राज्य की सीमा उनके राज्य के साथ जा मिलाई थीं और पहले की अपेचा और भी अधिक शक्तिशाली हो गए थे; धीर क्रंतल, अवंती कलिंग, कासला, त्रिकुट, लाट धीर बांध्र देश जो दक्तिंग भारत के बाकाटक साम्राज्य में थे, तथा मध्य प्रदेश श्रीर कीकण तथा गुजरात तक पश्चिमी भारत का अंश उनके अधीन है। गया था। उसी समय वल्लभी में एक मैज़क सेनापति ने एक नए राजवंश की स्वापना की थी और सुराष्ट्र के पासवाले प्रदेश पर उसका अधिकार या। जान पड़ता है कि मैत्रक लोग गुप्तों के सेनापति थे, क्योंकि वे सुप्त संवत् का व्यवहार करते वे सीर संभवत: उनका उत्थान पुष्यमित्र खादि मित्र प्रजावंत्रों में

उस समय अपरांत ( विकृट ) का राजा व्याधसेन था ( एपि-आफिया इंडिका, संड ११, प्र० २१६ ) जिसे इम बाकाटक संवत् का प्रयोग करते हुए पाते हैं । (देसी आगे § १०२ की पाद-टिप्पणी) ।

से हुआ था। वे पड़ोसी वाकाटक साम्राज्य के अधोनस्य और करद रहे होंगे। इस प्रकार सन् ४७०-५३० ई० में वाकाटक लोग मध्य प्रदेश और पश्चिमी भारत की हुगों के आक्रमण से पूरी तरह से बचाते रहते थे।

§ स्थ, सुप्र साम्राज्य का अंत होने पर बाकाटक वंश के भाग्य ने पलटा खाया। जिस समय गुप्त साम्राज्य छिन्न-भिन्न हा रहा था, इस समय प्रविवी-डरिपेगा पेशा द्वितीय ने अपने वंश का विकरा हुआ बैभव फिर से एकत्र किया। देवसेन के पुत्र हरियेगा ने समस्त वाकाटक साम्राज्य पाया, जिसमें स्वयं उसके निजी प्रदेश भी ये धीर अधीनस्य तथा करद राजाओं के राज्य भी। उसने बहुत अधिक वीरता और कार्य-कुरालवा दिखलाई ध्रीर वाकाटक साम्राज्य की फिर से स्थापना की। स्कंद-गुप्त की मृत्यु के बाद से भी वाकाटक लोग पूर्ण रूप से स्वतंत्र हो गए। जान पहता है कि उस समय दन लोगों ने फिर से अपना साम्राज्य स्थापित करने की अच्छी ग्रीम्बता का परिचय दिया था; और जिस समय भारतीय साम्राज्य में विद्रोह मचा हुआ या और अनेक राजनीतिक परिवर्शन हो रहे थे, इस समय वे लोग हड़तापूर्वक जमे रहे और बरा-बर अपना बल बड़ाते गए। नरेंद्रसेन, पृथिवीपेश द्वितीय और हरिषेश ये तीनी ही राजा बहुत हो सेग्स और सफल शासक थे। हरियंगा के शासन का फंत सन् ४२० ई० के

सगभग हुआ था। इसके बाद का वाकाटकों का इतिहास सप्ट हो गया है।

§ स्थ. सन ५०० ई० के लगभग हरिपेण की अपने वंश के कुछ पुराने करद और अधीनस्य राज्यों की फिर से अपने बश में दूसरे वाकाटक सा- करना पड़ा था जिनमें त्रैकूट भी सम्म-लित थे। यह बात धर्जताबाले शिला-लेख से और बैक्टकों के शिलालेखों से प्रकट होती है। सन् ४५५ ई० में-अर्थात् जब कि पुष्यभित्रों का स्कंदगुप्र के साथ युद्ध हुआ था-त्रेकृटक दहसेन ने एक धार अपनी स्वतंत्रता की चे।पया कर दी थी, परंतु नरेंद्रसेन ने उसे फिर से अपने ब्राधीन कर लिया था (देखें। ६२)। पर हमें पता चलता है कि उसके पुत्र व्याञ्चसेन ने सम् ४-६० ई० के लग-मग फिर से अपने सिक्के चलाने आरंभ कर दिए हैं; और इसी के उपरांत उस वंश का लोप हो गया: और यह बात हरिषेश के शासन-काल में हुई थी। सन् ४-४४ ई० के बाद उनके वंश का कोई चिद्व नहीं पाया जाता? । यहाँ यह बात ज्यान में रखनी चाहिए कि जैकूटक लोग, जैसा कि इस अभी आगे चलकर बतलावेंगे, वाकाटक संवत् का व्यवहार

१. व्याधित के परदीवाले दानपत्र २४१वें वर्ष ( सन् ४८१-४८० १०) के हैं और कन्डेरीवाले दानपत्र २४५वें वर्ष के हैं। ( प्राप्ताकिया इंडिका, संद ११, ए० २१६) Cave Temples of. W. I. ए०५८३

करते थे। जान पड़ता है कि यह करद राजवंश हरि-यंशा के शासन-काल में ही अथवा उसके कुछ बाद सदा के लिये मिटा दिया गया था।

६ स्द. क्रीक्स पर, जिसके अंतर्गत त्रिकृट था, वाका-टकों का कितना प्रवत प्रभुत्व था, इसका पता एक शिलालेख से चलता है जो रायल एशियाटिक सासाइटी के जरमल, खंड ४, ए० २८२ में प्रकाशित तुवा है, बीर जिसमें एक गढ़ का उल्लेख है। इस गढ़ का नाम वाकाटकी के राज-नीतिक निवास-स्थान किलकिला के अनुकरण पर किलगिला वतलाया गया है जो उस शिलालेख के खोदे जाने के समय (सन् १०५८ ई०) कोकश की राजधानी था। बरार और खादेश के बाकाटक प्रांत के पश्चिमी सिरे पर त्रिकृट अद-स्थित था। हरिषेण ने कुंतल और अवन्तों सहित लाट देश को। अपने अधीन किया था और ये दीनी प्रदेश अपरांत के दोनों सिरो पर थे। कलिंग, कोसल और माध के हाथ में क्या जाने से वाकाटक साम्राज्य त्रिकुट थीर परिचमी समुद्र से लेकर पूर्वी समुद्र तक हो गया था। ये सब प्रदेश पहले भी वाकाटक साम्राज्य के ग्रंतर्गत रह चुके थे। बाट देश वाकाटक राज्य के पड़ीस में भी या धीर भाभीरों का पुराना निवास-स्थान था। अवंतो पुष्यसित्र-वर्ग के अधीन रह चुकी थी। नरेंद्रसेन के समय वह मालव के व्यवगंत मानी जाती थीं। प्रवरसेन द्वितीय या प्रभावती गुप्ता के

समय कदाचित गुप्तों ने इसे बाकाटकों को फिर लीटा दिया था। स्कंदगुप्त ने पुष्यमित्र-युद्ध के उपरांत हो सुराष्ट्र में सपनी और से एक शासक नियुक्त कर दिया था; और यदि उस समय तक आभीरों और पुष्यमित्रों का पूर्ण रूप से लीप मही हो गया था, तो उस समय उनका लीप अवस्य ही हो गया होगा जब हरिपेण ने लाट देश को अपने अधीन किया था। बाकाटक साम्राज्य में जो लाट देश था मिला था, उसका कारण यही था कि गुप्त साम्राज्य का पतन हो गया था।

ह ६७ दूसरा वाकाटक साम्राज्य इतना अधिक धन-संपन्न या कि हरिषेश के एक मंत्री ने भी अजंता में एक परवर्ती शकाटके बहुत सुंदर चैत्य बनवाया था, जो बहुत की संपन्नता और कला सुंदर चित्रों से सजा था। यह अजंता की सुफा नं० १६ है और बहुत ही सुसज्जित है। इसके संबंध में इसके बनवानेवाले ने उचित गर्वपूर्वक कहा है—

"इसमें खिड़कियां, युमाबदार सीड़ियां, सुंदर वालाखाने, मंजिलें और इंद्र की अप्सराओं की मूर्चियां, सुंदर खंभे और सीड़ियां आदि हैं। यह एक सुंदर चैत्य है।"

इसी राजमंत्री के वंश के एक और व्यक्ति ने गुका नं०१३ वनवाई थीं, जो घटोत्कच गुका कहलाती है और जिसमें एक स्थान पर बनवानेवाले ने अपने वंश का इतिहास भी अंकित करा दिया है। यह वंश मलाबार के नाक्स्मी

का या थीर इस बंश के लोग बाबाय तथा चत्रिय दोनों वर्गों की स्त्रियों के साथ विवाह करते थे। जिस समय बाकाटक देवसेन गासन करता या (बाकाटके राजति देव-सेने) उस समय उसका मंत्री इस्तिभात या। परवर्त्ती वाका-टक साम्राज्य की संपन्नता का और मधिक पता इस शिला-लेख से चलता है जो गुहा-मंदिर नै० १७ में है। इसे राजा हरिपेश के शासन-काल में उसके एक बाकाटक सधीनस्व राजा ने विहार के रूप में बनवाया था। उसका वंश नी पीड़ियों से चला आ रहा था और जान पड़ता है कि उसका उदय प्रवरसेन प्रथम के शासन-काल में हुआ था। जैसा कि इस बंश के लोगों के नाम से सुचित होता है, यह वंश गुजरात का था। उन लोगों ने इस विहार को अभिमान-पूर्वक "भिचाओं के राजा का चैत्य" कहा है और इसे "एक हो परधर में से काटकर बनाए हुए मंडपों में रहन" कहा है। इसमें बन-वानेवाले ने एक नयनाभिराम भंडार भी रखा था। ये सब लोग सींदर्य-विज्ञान के बहुत अच्छे ज्ञाता ये और इनकी कला बहुत ही उच कोटि की थीं। इसमें कहीं एक ही तरह के दें। खंभे नहीं है। हर एक खंभा विलक्कत अलग और नए डंग से बनाया गया है। गुहा ने० १३ में। दीवारी पर अशोक-वाली

र. बा॰ विसंद स्मिष ने इसी पालिश के कारण गुफा ने॰ १३ के। ईसा से पहले की गुफा माना था। ( History of Fine Art in India & Ceylon, १० २७६)। पर बास्तव में

पालिश का व्यवहार किया गया है; परंतु जान पहता है कि कला की अभिज्ञता के कारण हो अर्जता की गुहाओं में किसी और कला संबंधी वस्तु पर उसका प्रयोग नहीं किया गया है।

हुँ स्य बाजाता के चित्रों में सबसे अधिक प्रसिद्ध ये हैं — बुद्ध का अपने पिता के राजमहल में जीटकर भाना, यशोधरा, राहुल

मौबों की पालिश करने की कला तब तक लीग भूले नहीं थे। शुंगी और सातवाहनी के समय में उसका परित्वाग या तिरस्कार कर दिया गया था और बाकाटक गुप्त-काल में उसका फिर से उद्धार हुआ था। उदयंगिरि को चंद्रगुप्त गुहा की मुर्चियो पर और सजुराहों की भी कई मूर्तिया पर मैंने स्वयं वह पालिश देखों है। इस प्रकार की पालिश करने की किया लोग स्वारहवीं सताब्दों तक बानते थे, क्योंकि खनुराहों की मूर्सियों के कुछ इटे इए क्षेत्रों को उस समय इसी किया में मरम्मत की गई यो। इस प्रकार की गलिश करने की किया किसी कला संबंधी कारण से ही योच में कुछ समय के लिये बंद कर दी गई थी। अज-राहे। की बाहरवाली मुत्तिया पर कमी पालिश नहीं की गई। मुके ऐसा जान पहता है कि पालिश से आकार और रूप-रेखा खाटि के डोंक तरह से व्यक्त होने में बाधा गहती थी। संग-तराश लाग अपनी ना कारोगरी दिखलाते थे. वह पालिश के आरण दव वाती थी। जिसे आज-कल लाग मार्च गालिस कहते हैं, वह मीपों के समय से बहुत पहले से चली बातों है। छे।या नागपुर में प्रागीतहासिक काल के ब्रीट हड़ों के बज़ों की नकल के बने हुए तो बज मिले हैं और जो पटना म्युजियम में रसे हैं, उन पर भी इसी तरह की पालिश है। उन पर की यह पालिश किसी विशेष किया से की गई है; केवल व्ययहार करने श्रीर हाथ में रखने से उन पर वह चमक नहीं आहे हैं।

धीर बुद्धदेव का टश्य और लंका का युद्ध। धीर ये सभी चित्र दे। वाकाटक गुहाओं नं १६ धीर । ७ में हैं। ये गुहाएँ बहुत ही स्पष्ट रूप से आर्थावर्च नागर प्रकार की हैं।

इस्. वाकाटक प्रदेश मानों उत्तर और दिल्या का मिलन-स्थान था। वाकाटक राजमंत्री हस्तिभाज और उसके परिवार के लीग दिल्यों मारत के रहनेवाले थे। और स्वयं परलव लीग भी वाकाटकों की एक शाखा ही थे, इसलिये इन दीनों राज्यों में स्वभावतः परस्पर खादान-प्रदान और गमनागमन होता रहा होगा। वाकाटक गुहा-मंदिरों में जो बीच बीच में परलव ढंग की मूर्त्तियाँ खादि देखने में खाती हैं, उसका कारण यही है। इसके खिरिक्त कुछ मूर्तियों में जो द्रविड़ शैली की खनेक बातें पाई जाती हैं, उसका कारण भी यही है।

\$ १०० यह बात ज्यान में रखनी चाहिए कि हमें केवल तीन गुफाओं का लिखित इतिहास मिलता है। पर हम विना किसी प्रकार की आपत्ति के कह सकते हैं कि जी गुफाएँ गुप्तों की कही और समक्ती जाती हैं, वे सब बाका-टकी की मानी जानी चाहिएँ; क्योंकि गुप्तों का प्रत्यन्त शासन कभी अजंता तक नहीं पहुंचा था और अजंता का स्थान बराबर बाकाटकी के अधिकार में ही था।

ू १०० क. परवर्त्ती वाकाटक लोग समिप स्वयं वै। इ नहीं के पर फिर भी धर्म संबंधी वातों में उन्होंने अपनी प्रजा की पूरी स्वतंत्रता दे रखी थी; और उनकी प्रजा में से जी लोग बैद्धि थर्म का पालन करना चाहते थे, वे सहर्प ऐसा कर सकते थे।

है १०१ जान पड़ता है कि वाकाटकों के पास छुड़-सवार सेना बहुत प्रवल थी; और अजंतावाले शिलालेख में जहाँ विंध्यशक्ति के सैनिक वल का बस्तेख है, वहाँ इस बात को भी चर्चा है। जान पड़ता है कि वाकाटकों को सैनिक शक्ति इन छुड़-सवारों के कारण ही इतनी बढ़ो-चड़ी थीं। और फिर विंध्य पर्वतों में वहीं शक्ति अच्छी तरह लड़-भिड़ और ठहर सकती है जिसके पास यथेष्ट और अच्छे छुड़-सवार हो। बुँदेले छुड़-सवार ते। परवर्ती इतिहास में प्रसिद्ध हुए थे। बुँदेल खंड के छुड़-सवारों की प्रसिद्ध संभवतः बहुत प्राचीन काल से चली आ रही है।

\$ १०१ क. चालुक्यों ने ही बाकाटकों का अंत किया होगा। युलकेशिन प्रथम ने वातायों (बीजापुर जिला) ) में याकाटको का अंत, सन् ५५० ई० के लगभग अश्वमेघ यज्ञ लगभग सन् ५५० ई० किया था। और यह मान लेना चाहिए कि उसी समय से बाकाटकों का अंत हुआ था। गंगा और यमुना के राजकीय चिद्व इसी समय बाकाटकों

१. एपिशाफिया इंडिका, खंड ६, ५० १,

से चालुक्यों ने लिए होंगे (ईपई); और आगे चलकर चालुक्यों में इनका इतना अधिक प्रचार हो गया कि वे उन्हें स्वभावतः अपने पैतृक राजचिह्न समभने लग गए और यह मानने लग गए कि हमारे ये चिद्र हमारे वंश की स्वापना के समय से ही चले आ रहे हैं? । हरिपेश की अधीनता में या ते। जयसिंह और या रगाराग (पुलकेशिन प्रथम का या ते। दादा और या पिता) था। इस बात का उल्लेख मिलता है कि हरिपेश ने उन शासकी की अपने अधीन या अपनी आजा में (...स्वनिर्देश ....) किया था जो पहले वाकाटकी के अधी-नस्थ और करद थे; और यह बात उस समय की है जब हरिपेश ने आंध्र की अपने राज्य में मिलाया था। यशा—

> हरि राम हरसमर्द्दकांति-हरियेगा हरिविक्तमप्राप्तः (१७) स-कृतलावतीकलिगकासल.... विकृटलाट = श्रांप्र............(१८) A. S. W. I. &. १२४.

जान पड़ता है कि चालुक्यों के नए वंश का उत्थान बरार के बहुत समीप श्रांघ्र देश में हुआ था। पुलकेशिन

१. प्रिमाणिया इंडिका, खंड ६, ४० ३५२.५३ । S. I. I. १. ५४, (चेल्लूर का दानपत्र)।

के पुत्र की त्तिवस्मान ने कटंबों पर विजय प्राप्त की थी और अपरांत के छोटे छोटे शासकी पर विजय प्राप्त की थी और मंगलेश ने काठच्छुरियों की जीता था; श्रीर जान पड़ता है कि इससे पहले ही वाकाटकों का लीप ही गया था। इस-लिये हम कह सकते हैं कि पुलकेशिन प्रथम के चन्त्रमंच के साथ हो साथ बाकाटकी का भी अंत हो गया होगा। पेहालवाले शिलालेख में जी राजा जयसिंह वस्ताम चालक्य-बंश का संस्थापक कहा गया है (एपियाकिया इंडिका, खंड ६, पृ० १४) न तो उसी की किसी विजय का उल्लेख मिलता है और न उसके पुत्र रगराग की किसी विजय का ही बर्गन पाया जाता है। पहले जिन प्रदेशों पर वाकाटकी का साम्राज्य था (लाट, मालव, गुर्जर, महाराष्ट्र, कलिंग बादि) उन्हीं पर पुलकेशिन प्रथम के उपरांत उसके पुत्रों और पीत्रों ने अपना साम्राज्य स्थापित किया था; और इसका सतलब यही है कि वे लोग वाकाटकों के राजनीतिक उत्तराधिकारी थे थीर इसी हैसियत से प्रपना दावा भी करते थे। पहलवीं के साथ उनका जो संघर्ष और स्थायो शत्रुता हुई थीं, उसका कारण भी यही था: क्योंकि पत्तवों का बाकाटकी के साध रक्त-संबंध था-वं वाकाटकी की एक छोटी शासा ही थे। राजा जयसिंह बल्लभ के वर्णन (एपिप्राफिया इंडिका, खंड ६, ए० ४, ऋोक ४) से स्चित होता है कि जयसिंह पहले की सरकार अर्थात बाकाटकों के शासन-काल का एक बहास

या माल के महकमें का कमेंचारी था। ज्ञान पड़ता है कि
हरियेण के उपरांत उसके किसी उत्तराधिकारी के शासन-काल में और संभवत: उसके किसी पात्र के शासन-काल में
पुलकेशिन प्रथम वाकाटकों के चेत्र में आ पहुँचा था और
उनके साम्राज्य का वैभव तथा पद पाने का दावा करने
लगा था। उनके शिलालेखों में वाकाटकों का कोई
उल्लेख नहीं है।

## सन् २४८ ई० बाला संबत

है १०२. हमें तीन तिथियों का उल्लेख मिलता है जिनमें से दो तो अवस्य ही बाकाटकों की हैं और तीसरी भी बाकाबाकाटक सिक्कों पर टकों की ही जान पड़ती है। प्रवरसेन के संबत् प्रथम के सिक्कों पर ७६वा वर्ष श्रंकित हैं (\$२०)। कहसेन के सिक्कों पर १००वा वर्ष श्रंकित हैं (\$६१)। ये दोनों संवत् निस्संदेह कप से बाकाटकों के ही हैं। इसके सिवा महराज भीमसेन का शिलालेख है जिस पर ४२वा वर्ष श्रंकित हैं (\$८०)। प्रवरसेन प्रथम ने स्वयं साठ वर्षों तक राह्य किया था। अतः उसके तथा उसके उत्तराधिकारियों के सिक्कों पर जी संवत् मिलते हैं, उनकी गणना का आरंभ पहलेवाले शासक के समय से अर्थात् प्रवरसेन प्रथम के पिता के राज्याभिषंक के समय से हुआ होगा; और गुप्तों का ती काल-कम हमें जात है और इसके साथ बाकाटकों के काल-कम

का जो मेल मिलता है, उसके अनुसार हम कह सकते हैं कि
प्रवरसेन प्रथम के पिता का राज्याभिषेक तीसरी शताब्दी
के मध्य में हुआ होगा। उपर हमने जो काल-कम बतलाया
है, उससे पता चलता है कि वाकाटकों का उदय सन् २४८२४- इं० में हुआ था। प्रवरसेन प्रथम ने तो अवश्य ती
इस संवत् का व्यवहार किया था; धीर अब यदि हमें बाद
की शताब्दियों में भी वाकाटक साम्राज्य के किसी भाग में
इस संवत् का उपयोग होता हुआ मिल जाय तो हम कह
सकते हैं कि यह वही चेदि संवत् था जिसे कुछ लेखकों ने
भूल से बैकूट संवत् कहा है।

हु १०३, महाराज श्री भीमसेन के गिंजावाले शिलालेख का पता जनरल किंधम ने लगाया था; श्रीर उसके संबंध में उन्होंने यह भी लिखा था कि इस गिंजाबाला शिलालेख शिलालेख की लिपि आरंभिक गुप्त डंग की है, पर इसका आरंभ उसी प्रसिद्ध शैली से हुआ है जो इंडो-सीदियन या भारतीय-शक शिलालेखों में पाई जाती हैं। जनरल किंधम ने इस शिलालेख की गुप्तों से पहले का बतलाया था। इसमें संदेह नहीं कि इसकी शैली भी वहीं है जो मधुरा में मिले हुए जुशन शिलालेखों की है। उसमें लिखा है—

१. A. S. R. संह २१, प्र० ११६, प्लेट ३०. और एपिमाफिया इंडिका, संह ३, प्र० ३०२; और प्र० ३०८ के सामनेवाला प्लेट।

महाराजस्य थ्रो भीमसेनस्य संवत्सरे ४०. २ ब्राष्ट्रपक्ते ४ विवसे १०. २ (ब्रावि) ।

इसमें के नाम भीमसेन, संबत् लिखने के ढंग भीर अचरों के आरंभिक रूप से हमें यही कहना पड़ता है कि भीमसेन का शिलालेख उसी संबत् का है जो संबत् बाकाटक सिक्कों पर ब्यवहृत हुआ है। ईसवी संबत् के साथ उसका मिलान इस प्रकार होगा—

संवत् ४२=सन् ३०० ई० ,, ७६=सन् ३२४ ई० ,, १००=सन् ३४८ ई०

इनमें से अंतिम संवत् या वर्ष को छोड़कर वाकी दोनी
संवत् या वर्ष प्रवरसेन प्रधम के ही शासन-काल में पहते हैं।
\$ १०४, इस प्रश्न से संबंध रखनेवाली प्रवरसेन प्रथम
के बाद के समय की एक मुख्य और निरिचत वात यह है
कि, जैसा कि ऊपर बतलाया जा चुका
गुन्त संवत् और बाकाटक
है, बाकाटकी ने कभी गुप्त संवत् का
व्यवहार नहीं किया। यहाँ तक कि जिस समय प्रभावती
गुप्ता अभिभाविका के रूप में शासन करती थी, उस समय

भी उसने गुप्त संवत् का व्यवहार नहीं किया था।

इस चित्रित शिलालेख का पाठ मैंने एपिमाफिया इंडिका से लेकर दिया है जो कनियम की लीवा में छुपी हुई प्रतिलिपि से अञ्छा है। मैंने केवल आवश्यक खंडा उद्भृत किया है।

६ १०५ डा० फ्लोट ने यह बात मान लो है कि बुंदेल-खंड के पास ही एक ऐसे संबन का प्रचार या जिसका सन २४८ ई० वाले आरंभ सन् २४८ ई० में हुआ था? संगत का चेत्र गुप्त-काल के दें। राजाओं ने अपने समय का उल्लेख किया है। उनमें से एक ने ता उसके साथ गुप्त संवत् का नाम भी लिखा है, पर दूसरे ने जी संवत् दिया है, उसका नाम नहीं दिया है। परिवाजक महाराज हस्तिन ने अपने लेखें। में सुप्त संबत् १५६, १६३ धीर १८१ का उल्लेख किया है; परंतु उसके सम-कालीन उचकरप के महा-राज शर्वनाथ ने, जिसके साथ महाराज हस्तिन ने नौगढ़ रियासत के भूमरा नामक स्थान में सीमा निश्चित करने का एक स्तंभ स्थापित किया था, अपने लेखी में एक ऐसे संबत् कं १८३, १८७ और २१४वें वर्षका उल्लेख किया है जिसका नाम इसने नहीं दिया है। सीमावाले स्तेभों पर इन दोनों शासकी ने इनमें से किसी संवत् का उल्लेख नहीं किया है, बल्कि महामाध नाम का एक अलग ही संबत्सर दिया है। डा० पत्तीट का कथन है कि यदि शर्वनाथ के दिए हुए वर्षों को हम उसी संवत का मान लें जिसका चारंभ सन् २४८-२४€ई० में हुआ था, ता हमें शर्वनाथ के लिये सम् ४६२-६३ ई० और हस्तिम के लिये

१. इंडियन एंटीक्वेरी, लंड १६, पुरु २२७।

सन ४७५ ई० मिलता है। डा० फ्लीट ने सन् १६०५ में (रायल एशियादिक सीसायदी का जरनल, ए० ५६६) अपने इस मन का परित्याम कर दिया था और कहा था कि ये दीनों हो वर्ष गुप्त संवत् के हैं; धीर इसका कारण उन्होंने यह बनलाया था कि सन् २४८ बाले संवत् का बुंदेल लंड या बंधेल लंड में अथवा उसके आस-पास प्रचार नहीं था और सन् ४५६ या ४५७ ई० में पश्चिमी भारत में बसका प्रचार था और त्रैकृटक राजा दहसेन ने उसका प्रयोग किया था। पर साथ ही डा० फ्लीट ने यह बात भी मान सी थी कि इस संवत् का आरंभ त्रैकृटकों से नहीं हा सकता। इस संबंध में उन्होंने लिखा था—

''पर इस बात का कोई प्रमाग नहीं है कि यह संबत् बैकुट संबत् था; और इस बात का तो थीर भी कोई प्रमाग नहीं है कि यह संबत् स्थापित किया गया था।''

प्रेगि रैप्सन का भी यही मत है। किसी किसी ने बारहवीं शताब्दी में कलचुरियों के साथ भी इस संवत का संबंध स्थापित किया है, पर इस मत की कोई विशेष महत्त्व नहीं दिया जाता; और इसका एक सीधा-सादा कारण यही है कि इतिहास में कहीं इस बात की कोई शुंबाइश ही नहीं है कि कलचुरियों ने सन २४८ ई० में चेदि देश में अथवा

t. Coins of Andhra Dynasty. To 1971

और कहीं कोई संबद चलाया होगा। प्लोट ने संकोच-पूर्वक कहा या कि इस संबद का प्रचार करनेवाला आभोर राजा ईश्वरसेन हो सकता है जिसने सातवाहन शक्ति पर प्रवल आधात किया था। फ्लोट ने यह भी बतलाया था कि इस संबद्ध का किसी न किसी प्रकार सातवाहनों के पतन के साथ संबंध है जो सन् २४८ ई० में हुआ था। इस पर प्रो० रैप्सन ने कहा था—

"परंतु नवीन संवत् का प्रचार किसी नवीन शक्ति की सफल स्थापना का सूचक समभा जाना चाहिए, न कि बाब्रों के प्राथमिक प्रारंभ अथवा पतन का सूचक होना चाहिए।"

भीर प्रेन रैप्सन ने इस बात पर भी जोर दिया था कि भाभीरी और प्रैकृटों का संबंध स्वापित करना और उन्हें एक ही राजवंश का सिद्ध करना असंभव हैं; बल्कि बहु भी नहीं कहा जा सकता कि वे लोग एक ही जाति के बें, क्योंकि इस बात का कहीं कोई प्रमाण ही नहीं मिलता। इसके सिवा भाभीर लोग जो पश्चिमी शकी के विरुद्ध उठे थे, उनका समय सन् २४८ ई० से बहुत पहले अर्थात् सन् १८८-१-६० ई० के लगभग था।

१. विसेट स्मिय कृत Early History of India. १० २२६, पाद-टिप्पणी, जिसमें डा॰ डी॰ डार॰ भोडारकर का मत उद्भुत है।

§ १०६, त्रेकुटक लीग वाकाटको के करद और अधी-नस्य ये बीर उन्होंने भी उसी संवत् का प्रयोग किया था, जिस संवत् का प्रयोग प्रवरसेन प्रथम ने किया था; और इससे यही स्चित होता है कि वे वाकाटकों के अधीनस्य थे। बैकूटक राजा अपने नाम के साथ महाराज की पदवी लगाते थे जो करद और अधीनस्थ राजाओं की उपाधि थो। वाका-टक साम्राज्य के पश्चिमी भाग में इस संबत् का जी प्रचार भिलता है, उससे यही स्चित होता है कि इसका प्रचार वाकाटकी के करद और अधीनस्य राजाओं में था। प्रभा-वती गुप्ता के समय से जेकर प्रवरसेन द्वितीय के समय तक के अलग अलग राजाओं ने अपने शासन-काल के वर्षों का जो प्रयोग किया है, वह एक ऐसे समय में किया था, जब कि वाकाटकी के राज-दरबार में गुर्भों का प्रमाव अपनी चरम सीमा तक पहुँचा हुआ था।

ह १०७ डा० फ्लीट की इस संबंध में केवल यही आपत्ति थी कि त्रिकूट का, जहाँ इंसवी पांचरों शताब्दों में इस संवत् का प्रचार पाया जाता है, चेदि (बुंदेलसंड और बचेलसंड) के साथ, जिससे सन् २४६ ई० वाला संवत् संबद्ध है, कोई संबंध देखने में नहीं आता। पर वाकाटकों के जिस इतिहास का अब पता चला है, उसे देखते हुए यह आपत्ति भी दूर हो जातो है। हम देखते हैं कि प्रबरसेन प्रथम के समय में चेदि देश में यह संवत् प्रचलित था। पहले फ्लीट का मत या कि शर्वनाय के दर्प सन् २४८ ई० वाले संवत् के हैं, श्रीर यही मत ठीक जान पढ़ता है। इस बात में जरा भी संदेत नहीं है कि महाराज हिस्तन गुप्तों का अधी-नस्य था; और इसी लिये इस बात की आवश्यकता हुई थी कि बाकाटक साम्राज्य के अंतर्गत सहाराज शर्वनाय के राज्य और गुप्त साम्राज्य के अंतर्गत हिस्तन के राज्य के बीच में सीमा निश्चित करनेवाला स्तंभ स्थापित किया जाय। शर्व-नाय और हिस्तन दोनी ही अधीनस्य तथा करद राजा थे और हिस्तन निश्चित कप से गुप्तों का अधीनस्य और करद था। इसलिये शर्वनाय वाकाटकी का ही करद और अधीनस्य है। सकता था, जिसकी राजधानी अथवा नचना नगर उथकत्य या उचहरा (नीगढ़ रियासत) से कुछ ही मीली की द्री पर था।

इं १०८ दो बातें ऐसी है जिनसे सिद्ध होता है कि
सन् २४८ ई०वाला संवत बाकाटक संवत था। पुराणो
में सातवाहनों के पतन के वर्णन के उपरांत कहा गया है
कि सातवाहनों के उपरांत उनके साम्राज्य पर अधिकार
करनेवाला विंध्यशक्ति था। अतः जब एक नई शक्ति का
उत्थान होगा, तब तुरंत हो अथवा उसके कुछ बाद अवस्य
हो एक नए संवत् का प्रचार होगा; धीर गुप्त संवत्
समुद्रगुप्त के शासन-काल के खेतिम दिनों में अथवा चंद्रगुप्त
द्वितीय के शासन-काल में प्रचलित हुआ था। समुद्रगुप्त
के जी नकली वाम्रलेख हैं और जी गया तथा नालंद के

ताम्रलेख कहलाते हैं और जा असलां ताम्रलेखों की नकल हैं और उन्हें देखकर बनाए गए हैं, उन पर शासन-काल या राज्यारीहरा के वर्ष दिए गए हैं। इस संबंध में ध्वान रखने की इसरी बात यह है कि प्रवरसेन प्रथम ही सम्राट् हुआ था और उससे पहले के सम्राटी अर्थात् कुशन सम्राटी का एक स्वतंत्र संवत् था। उन दिनों एक गए साम्राज्य की स्थापना का एक मुख्य लच्छा यह भी हो गया था कि एक नया संवत् चलाया जाय। समुद्रगुप्त ने भी ऐसा हो किया था और उसने भी प्रवरसेन की तरह अपने पिता के राज्या-भिषेक के समय से संवत् चलाया था। यह स्पष्ट है कि उसने भी वाकाटकी का हो अनुकरण किया था और उसका उदाहरण हमें एक प्रतिकारी कार्य की भौति सहायता देवा है।

इसिलिये सन् २४८-४६ वाले संवत् की, जिसका आरंभ ४ सितंबर सन् २४८ ई० की हुआ था, हम चेदि का वाका-टक संवत् कहेंगे।

१. कोलहार्न, एपिप्राफिया इंडिका, लंब ६, ए० १२६।

२. उधकल्य के महाराज जयनाथ के वर्ष पदि सन् २४ में है। वाले संबत् के मान लिए जार्बे तो उसके कारी-तलईवाले ताम्रलेख, जिन पर समत् १७४ दिया है, सन् ४२२ है। के उहरते हैं, जीर यदि हम बीच में ४५ वर्ष या इसके लगभग का खतर मान ले

ता जयनाय का पिता ब्याझ पृथ्वीपेश प्रथम के नमय में नवसुवक रहा होगा और उसने अपने राजा की राजधानी में अवश्य कुछ बान-पृश्व किया होगा; और उस दशा में पह बही ब्याझदेन हो सकता है जिसके तीन शिलालेख गंज और नचना में मिले हैं। पर हाँ, इन समय जा नामग्री उपलब्ध है, केवल उसी के आधार पर यह नहीं कहा जा सकता कि ये दोनी व्यक्ति एक ही थे। पर यदि वे दोनी एक ही हो ता फिर जयनाथ के दिए हुए थ्यं सन् २४८ ई० वाले संबत् के ही होने चाहिए।

## तीसरा भाग

सगव ( ३१ ई० पू० से सन् ३४० ई० तक ) सीर गुप्त भारत ( सन् ३५० ई० )

> राजाधिराज पृथियोमधित्व-दिखं-जयत्य-श्रप्रतिवार्यवीर्यः।

अर्थात् अप्रतिवार्षं ( विश्वका निचारण या सामना न किया जा सके ) शक्ति रखनेवाले महाराजाधिराज देश को रज्ञा करके स्वर्ग का जीवते हैं। —समुद्रगुत का अवसेववाला विका।

श्चासमुद्रज्ञितीशानाम् आ-नाकरथ-वर्श्मनाम् । —कालिदास ।

११. सन् ३१ ई० पू० से सन् २५० ई० तक का मनाप का इतिहास और गुप्तों का उदय ( सन् २७५ से ३७५ ई० तक )

ूँ १०-६, पुरागों में कहा गया है कि जब कण्यों का पतन हो गया, तब सगब पर आधों (सातवाहनी) का पाटलिएव में आप राज्य हो गया। इलाहाबाद जिले के सौर लिच्छवी भीटा नामक स्थान में खुदाई होने पर सातवाहनी के जो सिक्के मिले हैं, उनसे पुराशों के इस कथन का समर्थन होता है। पटने के पास कुन्हराइ नामक

स्थान में मेरे सामने डाक्टर स्पूनर ने जो एक सातवाहन सिक्का खोदकर निकाला या, उसे मैंने पढ़ा है। जब मगध में कण्यों का पतन द्वागया (ई० पू० ३१) तब उसके बाद पाटलिपुत्र कीर सगध में सातवाहनी का राज्य पचास वर्षी से अधिक न रहा होगा। लिच्छवी-वंश के जयदेव द्विसीय का जो नेपालवाला शिलाखेख है और जिस पर श्रीहर्प संबत् १५३ ( = सन् ७५८ ई० ) दिया है, उसमें कहा गया है कि जयदेव प्रथम से २३ पोढ़ियाँ पहले उसका पूर्व पुरुष सुपुष्प लिच्छ्रपी हुमा या जिसका जन्म पुष्पपुर नगर में हुआ था। डा० फ्रोट ने हिसाव लगाकर जयदेव प्रथम का समय लगभग सन् ३३० ई० से ३४५ ई० तक निश्चित किया है । यदि इन तेईस राजाओं की लंबी सुची के प्रत्येक राजा के लिये हम भीसत में लगभग पंद्रह वर्षों का भी समय रख लें तो हम कह सकते हैं कि सुपुष्प ईसवी पहली शताब्दी के आरंभ में हुआ था। पाटलिपुत्र पर अधिकार करने के लिये लिच्छियियों ने सातवाहन सम्राट् से आज्ञा प्राप्त की द्वीगी। अथवा कई शताब्दियों से लिच्छवी लीग मगध की राजधानी पाटलियुत्र पर मधिकार करना

१. इंडियन एटिक्वेरी, खंड ६, पृ० १७८; पलीट-इत Gupta Inscriptions की प्रस्तावना, पृ० १८४-१८५ ।

२. प्लोट-कृत Gupta Inscriptions की प्रस्तावना, 10 १३५, १६१ और इंडियन एटिक्नेरी, खंड १४, ए० ३५०।

बाहते थे; धीर इसिलये यह भी संभव है कि उन्होंने स्वतंत्र रूप से ही उस पर अधिकार कर लिया हो। उत्तरी भारत में कंडिफिसस धीर वेन कंडिफिसस के था पहुँचने के कारण सातवाहन सम्राट् के कामी में अवश्य ही गड़बड़ी पड़ी होगी; धीर इसी कारण पाटलिएल में जो स्थान रिक्त हुआ था, उसकी पूर्त्त करने के लिये लिच्छिवियों की यथेष्ट अवसर मिल गया होगा। इम बह भी मान सकते हैं कि उस शताब्दी के खेत में जब कनिष्क का बाइसराय या उपराल बनस्पर आगे बढ़ने लगा था, तब पाटलिएल पर से लिच्छ-वियों का अधिकार उठ गया होगा?

§ ११० जब लिच्छ्वी लोग लगभग एक सी वर्षी तक पाटिलापुत्र की अपने सिवकार में रख चुके थे, तब भार-शिवों के द्वारा गेगा की तराई के स्वतंत्र कर काट का जिय राजवंश दिए जाने पर लिच्छितियों ने अवश्य ही अपने मन में समका होगा कि हम मगध पर किर से अपना राज्य स्थापित करने के अधिकारी हैं। परंतु जब भार-शिवों ने फिर से देश का राजनोतिक संघटन किया था, तब हम देखते हैं कि मगध पर आये-धर्म की न माननेवाले लिच्छ-वियों का अधिकार यह या, बिक एक सनातनी चित्रय-वंश का अधिकार था। की मुदी-महोत्सव में इस वंश की

१. देने। क्रार पहला भाग ( § ३३ ) ।

"मगध-कुल" कहा गया है और समुद्रगुप्त ने इसे "कीट-कुल" कहा है। जान पड़ता है कि इस बंश के संस्थापक का नाम कीट था। इस कीट का जो वंशज समुद्रगुप्त का समकालीन था और इलाहाबादवाले शिलालेख के आरं-भिक खंश में से जिसका नाम मिट गया है, वह कीट-कुलज कहलाता है। मगध के इन राजाओं के नामी के बंद में "बर्मन्" होता था। अवश्य ही इस वंश की स्थापना सन २००-५५० ई० के लगभग हुई होगी।

ई १११ गुप्त लोग मगध में किसी स्थान पर सन् २७५ ई० के लगभग प्रकट होते हैं। इनमें का पहला राजा गुप्त प्रक करद और अधीनस्थ राजा के रूप गुप्त और चंड में उदित होता है। आगे चलकर हम देखते हैं कि आरंभिक गुप्तों का संदंध इलाहाबाद (प्रयाग) और अवध (साकेत) से था; क्योंकि ऐसा जान पड़ता है कि महाराज गुप्त की जागीर इलाहाबाद के आस-पास कहीं थी। इसी का पुत्र घटोरकच था और घटोरकच

१. देचे। Bhandarkar Annals १६३०; खंड १२, ४० ५० में और उसके आगे मेरा लिखा हुआ Historical Data in the drama Kaumudi Mahotsava ( केम्प्री-महोत्तव नाटक में ऐतिशासिक तथ्य)।

२. प्रभावतो गुसा ( पूनावाते प्लेट, एपिप्राफिया इंडिका, १५.) ने इसे बहुत हो उपमुक्त रूप से "ग्रादिराज" कहा है।

का पुत्र इस वंश्व का ऐसा पहला राजा था जिसने अपने वंश के संस्थापक गुप्त का नाम अपने वंश-नाम के रूप में प्रचलित किया था; और तभी से इस वंश के राजा अपने नाम के अंत में "गुप्त" शब्द रखने लगे थे। उसका नाम चंद्र था। कै। मुदी-महोत्सव में इस चंद्र का प्राकृत नाम चंद्र था। किस समय इस चंद्र का उदय हुआ था, उस समय पाटलिपुत्र में मगध का राजा सुंदर वस्मीन राज्य करता था। इसके प्रासाद का नाम सुनांग था और उसी प्रासाद में रहकर यह शासन करता था। खारवेलवाले प्रालालेख में इस प्रासाद का नाम "सुनांगीय" दिया है और मुद्रा-राज्य में इसे सुनांग प्रासाद कहा गया है। इस प्रकार राजनगर पाटलिपुत्र अपने प्राचीन प्रासाद समेव सुंदर वस्मी और चंद्र के समय तक ज्यों का त्यों मैं।जूद

१. चंद्र का जो प्राकृत में चंद्र है। जाता है, इसके प्रमाग के लिये सातवाहन राजा चंद्रसाति का यह अभिलेख देखा जो प्रतिप्राफिया इंडिका, खंद १८, ए० ३१७ में प्रकाशित हुआ है और श्री चंद्रसाति के सिक्के जिनमें ''चंद्र'' के स्थान पर ''चंद्र'' श्राकृत है। देखा रेखन कत Coins of Andhras, ए० ३२। इसी प्रकार नाम के खंत का जो ''सेन'' शब्द छेड़ दिया गया है, उसकी पृष्टि इस यात से होती है कि इसी राजा ने प्रसंतसेन का बसंतदेव कहा है (देखी Gupta Inscriptions को प्रस्तावना, ए० १८६ और उसके आते)। दहसेन ने अपने सिक्षी पर अपना नाम 'दह नया' दिया है। ( C. A. D. ए० १६४ )

या। राजा संदर वर्मन की अवस्था अधिक हो गई यो थीर वह पुद्ध था। थीर उसका दें। ही तीन वर्षों का एक बचा या तो अभी तक दाई की गोद में रहता था। जान पड़ता है कि इस शिशु राजकुमार के जन्म से पहले ही मगध के राजा ने चंद्र प्रथवा चंद्रसेन की दत्तक रूप में से रखा था। चंद्र यदापि राजा का कृतक पुत्र था, परंतु फिर भी अवस्था में बड़ा होने के कारण अपने आपकी राज्य का उत्तरा-धिकारी समझता था। उसने उन्हों लिच्छवियों के साथ विवाह-संबंध स्थापित किया था जा उसी कीमुदी-महात्सव माटक में मगध के शत्रु कहे गए हैं। जिल्छिवियों ने चंद्र की साथ लेकर एक बहुत बड़ी सेना की सहायता से पाटलिपुत्र पर घेरा डाला था। उसी युद्ध में वृद्ध राजा सुंदर बन्मेन मारा गया था। सुंदर बन्मेन के कुछ स्वामि-निष्ठ मंत्री शिद्यु राजकुमार कल्याण वर्मन् की किसी प्रकार वहाँ से उठाकर किर्दिकंघा की पहाडियों में खे गए थे। चंद्र ने एक नवीन राज-कुल की स्वापना की थी। कै। मुदी-महोत्सव की कृत रचित्री ने लिच्छवियों की म्लेच्छ सीर चंडसेन की कारस्कर कहा है। श्रीर कारस्कर का अर्थ होता

१. यह नाटक आंश्र रिसर्च सेतसइटी के अरनल, लंड २ और ३ में प्रकाशित हुआ है।

है—एक जाति-होन था छोटी जाति का ऐसा भादमी जी राज-पद के उपयुक्त न हो।

है ११२, चंद्रगुप्त प्रथम धारों चलकर बहुत अधिक भारय-शालों और वैभव-संपन्न हुआ था। परंतु उसका परवर्ती इतिहास बतलाने से पहले हम यहाँ गुप्तों की उत्पांच यह इंस्त्रमा चातते हैं कि क्या गुप्तों की जाति का भी कुछ पता चल सकता है; क्योंकि उनकी जाति का प्रश्न अभी तक रहस्यमय बना हुआ है धीर उसका कुछ भी पता नहीं चला है। तस्कालीन अभिलेखों आदि से हमें निम्न-लिखित तथ्य मिलते हैं—

(क) गुप्तों ने कहीं अपनी उत्पत्ति या मूल और जाति आदि का कोई उत्तेख नहीं किया; माने उन्होंने जान-बूक्तकर उसे छिपाया हो। और

(ख) वे लोग घारस नामक उप-जाति के थे।

गुप्त महारानी प्रभावती गुप्ता के अभिलेख से हमें इस बात का पता चलता है कि वह धारण गित्र की थीर। जान पड़ता है कि उस अभिलेख में उसने अपने पिता का गोत्र दिया है; क्योंकि उसके पति का गीत्र भित्र (विध्यु-षृद्ध)

१. किंद एरिस पंशास से राअसिरी १—केंस्टी-महात्सन, खंक ४, पृ॰ ३०। २. एपिमानिया इंडिका, खंड १५, ५० ४१। साथ ही मिलाओं उक्त संघ के पृ० ४२ की पाद-टिप्पसी।

था। कीमुदी-महोत्सव से हमें इस संबंध में एक और बात यह मालूम द्वाती है कि वह कारस्कर लाति का था। वैधायन ने कहा है कि कारस्कर एक छोटी जाति है और इस जाति के लोगों के यहाँ बाह्मणी की नहीं जाना चाहिए: धीर यदि वे जाये भी ता उनके यहाँ से लीटकर उन्हें प्रायदिचत्त ग्रयवा गपनी शुद्धि करनी चाहिए। बीधायन में कारस्कर लीग पंताबी अस्ट्रेटी के मेल में रखे गए हैं और अरट्ट का शब्दार्थ है।ता है— "प्रजा-तंत्री"। जनका ठीक निवास-स्थान हेमचंद्र ने बतलाया है श्रीर शास्त्री की व्याख्या करते समय कहा है कि वे कार नामक तराई के रहनेवाले हैं। कारपथ या कारापथ नामक स्थान हिमालय के नीचेवाले प्रदेश में बारे । शास्त्र लेग मद्रों के एक विभाग के थे और स्थालकोट में रहते थे, जहाँ वे सियाल कहलाते थे, और यह सियाल "शाल्व" से हो निकला है; और यह "शाल्य" भी लिखा जाता है धीर यह नाम अब तक प्रचलित है। इसलिये कारस्कर लीग पंजाब के रहनेवाले थे धीर मद्रों का एक उप-विभाग थे।

१. बाधायन-कृत धर्म-सूत्र १. १. ३१.

हेमचंद्र-कृत ग्रामिधान-चिंतामणि ४, ५० २३. शाल्यस्त कार-कृद्योगा ।

३. रघ्वंश, १५. ६०. विस्तान का विष्णु-पुरागा, संब ३, ५० ३६०.

y. विल्सन धौर हाल का विष्णु-पुरागा, खीड ५, ५० ७०.

हमें यह भी ज्ञात है कि मद्र लोग वाहोक और जार्तिक भी कहलाते थें। इस प्रकार मद्रक समाज' कई वप-विभागों के योग से बना था जिनमें शास्त्र और यहीं सथवा जातिक लोग भी थें (जिन्हें हम आजकल 'जाट' कहते हैं) और साथ हो कई दूसरे वप-विभाग भी थे। सब हम यहाँ पाठकीं को चंद्रगोमिस के व्याकरण का वह उदाहरण स्मरण कराते हैं जिसमें कहा गया है— 'जार्स (राजा) ने हुआं की परास्त्र किया।" यहाँ जार्स शब्द से मुख्यतः स्कंदगुप्त का अभिप्राय हैं। इस प्रकार हमें कई भिन्न भिन्न साथनों से इस एक ही बात का पता चलता है कि गुप्त लोग कारस्कर

१. तेज-इस Glossary of Punjab Tribes and Castes १. प्र. जिल्ला इस Linguistic Survey of India, लड ६, मान ४, १० ४. पाइ० ८. महामास्त, कर्जां वर्ष, (श्लोक २०२४.)

र, महत्व के संबंध में देशों। मेरा लिखा हिन्दू राज्यतान, पहला भाग, पु॰ १६६-१६७, इसका खर्च देशता है—"मह राज्य का निष्ठ नागरिक"।

३. Gupta Inscriptions, पु॰ ५४, (पं॰ १५); पु॰ ५६ (पं॰ ४), दे अधिलेखों (भातरी और बनागडवाले ) में एक प्रतिक्र और नियांवड युद्ध का वर्णन है। परन्तु बरागवस्मान ने काश्मीर पर कवल चढ़ाई को भी, (Gupta Inscription, ए॰ १४०, पं॰ ६) और वर्णावस्मान की अधीनता हुन्हों ने बिना किमी युद्ध के शी स्वीकृत कर ली भी।

जाट थे, जो पंजाब से चलकर आए थे। मेरी समक्त में आज-कल के ककड़ जाट उसी मूल समाज के प्रतिनिधि हैं, जिस समाज के गुप्त लोग थे। कारस्करों में गुप्त लोग की कारस्करों में गुप्त लोग की कारस्करों में गुप्त लोग की जिस विशिष्ट उप विभाग के थे, उसका नाम धारण था। प्रभावती गुप्ता के प्रभिलेख (पूना प्लेट्स) में जो 'गोज' शब्द खाया है, उसका मतलब जातीय उप-विभाग से ही है। अमृतसर में धारी नाम के एक प्रकार के जाट पाए जाते हैं । अमृतसर में धारी नाम के एक प्रकार के जाट पाए जाते हैं । अमृतसर भें धारी शब्द की तुलना हम प्रभावती गुप्ता के संस्कृत शब्द 'धारण' से कर सकते हैं। इस बात का पूरा पूरा समर्थन की मुदी-महोत्सव से भी होता है और चंद्र-गेरिन से भी होता है और चंद्र-गेरिन से भी होता है जी।

हु ११३, संभवत: मद्रक जाट उन दिनों बहुत द्वीन जाति के नहीं समक्षे जाते थे, क्योंकि यदि वे लोग छोटी जाति के होते तो राजा सुंदर वर्मन् कभी चंद्रसेन की अपना दत्तक बनाने का विचार न करता। जान पड़ता है कि पहले वह चंद्र की हो अपना सारा राज्य देना चाहता था। परंतु जब किसी छोटो रानी के गर्म से कल्याम बर्मन् का जनम हुआ (कल्याम वर्मन् के संबंध में जो ''माताएँ''

१. मिलाओ राज कृत Glossary २. ३६३. पाद-दि०। इस साम का उच्चारण 'कक्कर' भी होता है।

R. Glossary of Tribes & Castes of the Punjab & N. W. Frontier, WE R. To REL.

शब्द का प्रयोग किया गया है, उससे सूचित होता है कि उसकी कई सीतेली माताएँ थीं ) तब दत्तक पुत्र और उसे दत्तक लेनेवाले पिता में भगदा आरंभ हुआ। प्रजा ने जा उस समय चंद्र का बहुत मधिक विरोध किया था, उसका वास्तविक कारण यही या कि उन दिनी लेग कारस्करी की इसलिये बुरा समभते थे कि वे लोग सनावनी चातुर्ववाश्रम के अंतर्गत नहीं थे। महाभारत में महकों की भी इसी लिये निदनीय माना गया है। उन लोगों में केवल एक ही जाति थी और समाज के सब जीन समान तथा स्वतंत्र समक्ते जाते थे। और गंगा के दोआब में रहनेवाले समाज के निश्चित नियमों से यह बात ठीक नहीं थी। इस संबंध में आपस में उत्तर-प्रत्युत्तर भी हो गया था। कीमुदी-महीत्सव ने कारस्करों की इसलिये ताना दिया था कि वे शासक बन रहे थे, और इसके इत्तर में गुप्तों ने कहा था कि—"हम चित्रियों का नाश कर डालेंगे।"

हु ११४ अब हमें पाराशिक इतिहास से इस बात का पता चलता है कि कनिष्क के शासन-काल में बीर कदाचित उसके उत्तराधिकारी के शासन-काल में भी उनस्पर ने शासन-कार्यों के लिये कुछ मद्रकों की अपने यहाँ पुलवाया था। परंतु चंद्रगुप्त प्रथम अपने सिक्की में जो पंजाब को सैनिक वर्दी पहले हुए दिखाई देता है, उससे जान पड़ता है कि जब भार-शिवों ने मद्रक देश की स्वतंत्र कर दिया था, तब उसके कुछ हो दिन बाद चंद्रगुप्त प्रथम के बंग के लोग पंजाब से चलकर इस ओर काए थे। बहुत संभव है कि भार-शिव राजा ने चंद्र को बिहार और कीशांधी के बीच की कोई जागीर दो हो; क्योंकि पाटलियुज को नगर परिषद् ने जब चंद्रगुप्त प्रथम को राज्य-च्युत करने की घे।पणा की थी, तब बह अपनी सीमा पर शबरी का विद्रोह-दमन करने के लिये गया हुआ था।

§ ११५, एक तो चंद्रगुप प्रथम कुछ छोटी जाति का या; धीर वृसरे लोग यह भी समभते थे कि उसने मगध पर चंद्रगुप प्रथम का अनुचित रूप से अधिकार कर लिया निवासन है और वह नियमानुमोदित रूप से मगध का स्वामी नहीं हो सकता। और फिर सबसे बहुकर बात यह हुई थी कि वह हिंदुओं की परंपरागत शासन-प्रमाली के अनुसार नहीं चलता था; और इसी लिये सगध-वाले उससे बहुत नाराज थे। मगब की प्रजा के साथ वह कुछ शत्रुता भी रखता था और प्राय: उनके दमन का ही प्रयल करता रहता था। की मुदी-महोत्सव में कहा गया है कि चंडसेन ने प्रमुख नागरिकों की कारागर में बंद कर

१. तैसा कि जपर वतलाया वा चुका है, इस बात के और भी कई उदाहरण जात हैं जिनमें नए राजाओं ने सिंहासन पर बैठने के समय अपने नाम का पिछला अंश बदल डाला था। इसी प्रकार चंद्रसेन ने भी अपना नाम बदलकर नया नाम चंद्रगुप्त रखा था।

रखा था। सगधवाले समस्तते थे कि उसी ने अपने पिता की हत्या की थी। लोग पुकार पुकार कर कहने लगे कि वह किन्नय नहीं है; जिस हुद्ध राजा ने उसे दक्तक लिया था, उसकी उसने युद्ध-चेत्र में हत्या कर डाली है; उसने अपनी सहायता के लिये मगध के वंशानुकामिक शत्रु लिक्छिवियों की धुलाया है; और उसने एक ऐसी की के साथ विवाह किया है जो न तो मगध की ही है और न सनावनी हिंदू हो है। और इन सब बातों के साथ हम यह भी कह सकते हैं कि उसने बाताय सम्राट् प्रवरसेन प्रथम का साम्राज्याधिकार मानने से इनकार कर दिया था।

हु ११६, लिच्छवियों की शक्ति की सहायता से और उनके संरक्षण के बल पर उसने मगध के निवासियों की स्वतंत्रता पैरों तले रीद डालों थी थार प्रमुख नागरिकों की कारागार में बंद कर दिया था। इस प्रकार चलवेहनी ने उस समय एक सत्य थीर परंपरागत ऐतिहासिक गुष्टय का ही उस्लेख किया था, जिस समय उसने यह कहा था कि गुप्त-काल का राजा ध्रयवा राजा लोग निर्दय और दुष्ट

परंतु उसके विरोधी और शबु सम कालीन लोग उसे उसी पुराने और तुच्छ नाम से पुकारते थे; और इसलिये उसके संस्थत नाम चंड का देशज उचारता "चंड" का नगबहार करते में कि उसमें श्लेप या (चंड का एक और समें होता है—उम या भीषण)।

थे। हिंदुओं की स्मृतियों में राष्ट्रीय संघटन भीर व्यवस्था के ऐसे नियम पहले से लिखे हुए वर्तमान ये जिनका यह विधान था कि जी राजा अत्याचारी हो अधवा जिसके हाथ अपने सावा-पिता के रक्त से रंजित हो, उस राजा का नाश कर डालना चाहिए। इसलिये मगधवालों ने एक योजना प्रस्तुत की और वे चंद्रगुप्त प्रथम के विरुद्ध उठकर खड़े हो गए। उन्होंने वाकाटक प्रदेश (पंपासर) से कुमार करवाण बर्मन की बुलवा लिया घा और पाटलियुत्र के सुगांग प्रासाद में उसका राज्याभिषेक कर डाला था। इस संबंध में की मुदी-महोत्सव की रचयित्री ने बहुत ही प्रसन्न हो कर कहा था—"वर्णाश्रम धर्म की फिर से प्रतिष्ठा हुई है, चंडसेन के राजकुल का उन्मूलन हो गया है"र। यह घटना उस समय की है, जब कि चंद्रगुप्त विद्रोही शवरों के साथ लड़ने के लिये एक ऐसे स्थान पर गया हुआ था जो रे।इतास बीर अमरकंटक के मध्य में था। यह विदेशी राजा सन् ३४० ई० के लगभग मगध से निकाला गया था: क्योंकि कहा गया है कि उस समय कल्याम वन्मी हिंदुओं के नियमी के अनुसार अपना राज्याभिषेक कराने के लिये पूर्ण कप से

र. Hindu Polity, दूसरा भाग ५०, १८६.

२. प्रकटितवर्गाधमपयमुन्म्शितचंडसेनराजकुलम् ।—क्रीमुदी महोत्स्य, अंक ५ ।

वयस्क हो गया था)। जिस वर्ष कल्याण वस्मा का राज्या-भिषेक हुआ था, उसी वर्ष मधुरा के राजा की कस्या के साथ उसका विवाह भी हो गया था।

ह ११७ गुप्त लोग जो बिहार से निर्वासित हुए घे, वह अधिक समय के लिये नहीं हुए घे; केवल सन् ३४० गुप्तों का विदेश नाम ई० से ३४४ ई० तक ही वे बिहार से और उनका नित्व कप बाहर रहे थे। परंतु उनके इस विदेश-परंवर्तन वास का एक बहुत बढ़ा परिणाम हुआ था और उसका मविष्य पर बहुत कुछ प्रभाव पढ़ा था। उनके इस विदेश-वास के परिणाम-स्वरूप केवल बिहार का ही नहीं बल्कि सारे भारत का इतिहास ही बिलकुल बदल गया था। अब गुप्तों का वंश ऐसे विदेशियों का वंश नहीं रह गया था जो राज्य पर अनुचित रूप से अधिकार कर लेने-बाले समभ्ते जाते थे, बल्कि वह परंग हिंदू-मागर्थों का एक ऐसा वंश वन गया था जो धर्म, बाह्मण, गै। तथा हिंदू-भारत के साहित्य, तख्य-कला, भाषा, धर्म-शास्त्र, राष्ट्रीय संस्कृति

१. पाटालपुत्र पर चंद्रगुप्त प्रथम का अधिकार सन् ३२० है। में हुआ था और राज्याभिषेक २५ वर्ष की अवस्था में होता था। कल्यास्वस्मा लगभग २० वर्षों तक विदेश में रहा था और इसलिये पाटालपुत्र पर उसका फिट से अधिकार लगभग सन् ३४० है। में हुआ होगा।

और राष्ट्रोय सक्यता के संरचक और समर्थक थे। समुद्र-गुप्त के राजकीय जीवन का बारंभ वाकाटकी की अधीनता में एक करद और प्रधोनस्य शासक के रूप में हुआ था धीर उसने बाकाटकी का गंगा देवीवाला साम्राज्य-चिद्व अपने सिक्षों पर श्रंकित कराया था और केवल राजा की उपाधि प्रहता की थी। उस समय उसने किसी प्रकार के राजकीय चिद्र नहीं धारण किए थे, जैसा कि व्याघ्र वर्गवाले सिकों पर दी हुई उसकी मूर्चि से प्रकट होता है। परंतु बंत में उसने गर्वपूर्वक अपने साम्राज्य के सोने के सिका पर गरुड़-ध्वज भी ग्रंकित कराया थाः और इतिहास में बहुत ही बोड़े से राजाओं को इस प्रकार अपने सिकों पर शरुड़-क्वज संकित कराने का सीभाग्य बीर संतीय प्राप्त हुआ है। अपना साम्राज्य स्थापित करने के उपरांत उसने अपने जी सिक्के चलाए थे, उन पर उसने हिंद-बीर श्रीर हिंद-आदशे की इस प्रकार अभिव्यक्ति की थी कि उसने उन पर अंकित करा दिया था कि मैंने सारे देश पर विजय प्राप्त करके उसका शासन इतनी उत्तमता से किया है कि अपने लिये स्वर्ग-पद प्राप्त कर लिया है (देखें। ऊपर ए० २४३)। बाकाटक सम्राट् के धनुकरण पर उसने संस्कृत की राजकीय भाषा बनाकर उसे भवने दरबार में स्थान दिया था श्रीर पाटलिपुत्र के साम्राज्य-सिंहासन पर बासीन होकर अध्यमेष-यज्ञ किए थे।

§ ११७ क. पाटलियुत्र से निकाल दिए जाने पर जिस समय चंद्रगुप्त प्रथम या ता बहुत अधिक दुःखी होने के कारण अयोष्या और उसका और या युद्ध में घायल होने के कारस मरने लगा था, उस समय उसने प्रमाव ससुद्रगुप्त की, जी इसके छीटे बड़की में से एक था, अपने पास बुलाकर नेत्रों में आंस् भरकर और अपने मंत्रि-मंडल की स्वीकृति तथा सहमति से कहा था—"अब तुम राजा बना" (राज्य की रचा करे। )। धीर इसके बाद ही वत मर गया था। । उसकी मृत्यु अवश्य ही गंगा के उस पार इसके संबंधी लिच्छवियों के राज्य में हुई होगी। उसका पुत्र समुद्रगुप्त भी लिच्छवियों का अधीनस्य और संबंधों ही था और उस समय उसे साकेत का अर्थात् आस-पास का अवध का प्रदेश मिला होगा, जहाँ अयोध्या में हम इसके बादवाले शासनी में गुप्त सम्राटों की अपने दूसरे और प्रिय राजनगर में निवास करते हुए पांते हैं। अयोध्या में भी इन दिनों संस्कृति का एक केंद्र था। अयोध्या में ही वह कवि अश्वधेष हुआ वा जो इससे ठोक पहलेवाले अब्द-प्रवर्त्तक काल का कालिदास माना जाता है। वह बहुत बड़ा विद्वान शिखरस्वामी भी अयोध्या का ही रहनेवाला था जो आगे चलकर रामगुप्त धीर चंद्रगुप्त द्वितीय का अमास्य

t. Gupta Inscriptions, 20 4 1

या प्रधान मंत्री हुका घा। समातनी परंपरा के अनुसार भये। ध्या में ही रामचंद्र की राजधानी थी धीर इसी लिये ससुद्रगुप्त ने अपने सबसे बड़े लड़के का नाम रामगुप्त रका था; और यह एक ऐसा नाम या जो सारी पुरानी हिंदू-सभ्यता की व्याप्त करनेवाला था। समुद्रगुप्त ने उस परं-पराका पूर्व रूप से बहुग कर लिया था। समुद्रगुप्त और उसके उत्तराधिकारियों के राजनीतिक विधान का हिंदू विद्या एक ग्रंग बन गई थी। उनके राष्ट्रीय कार्य तथा राज-नीतिक स्वरूप विष्णु की राजस (अर्थात् राजाओं के उपयुक्त) भक्ति के साँचे में दल गया था। वे भारतवर्ष के राज्य का विष्णु की ही भाँति हद्वतापूर्वक समर्थन और पोषण करने के लिये उठ खड़े हुए थे। उनकी भक्ति बहुत प्रवल और गंभीर है। वे विष्णु का ही ध्यान करते हैं और विष्णु में हो च्यान करते हैं। समुद्रगुप्त चीर चंद्रगुप्त द्वितीय दीनी अपने

विहार और उड़ीसा स्मिन्ने सेसाइटी का जरनल, खंड १८, पुरु ३७।

२. खरव प्रथकार अब सालेह ने लेकियिय रम-पाल (रव्वाल ) नाम अपने प्रथ में दिया है (बि॰ उ० रि॰ सेंा॰ का जरनल, र⊆ पृ० २१) और इसका मिलान हम गुप्तों की राजावलीयाले उन नामे। से कर सकते हैं जो कनियम का अयोष्या में मिली थीं। उस नामा-वली के नामों के खंत में ''गुप्त" के स्थान पर ''पाल" शब्द मिलता है। जैसे समुद्रपाल, चंद्रपाल आदि। A. S. R. खंड ११, ४० ६६।

देवता के साथ मिलकर एक-रूप हो गए हैं। एरन में समुद्रगुप्त द्वारा स्थापित जो विष्णु की मूर्ति है, उसे जिस किसी ने देखा होगा, उसे स्वयं समुद्रगुप्त का भी स्मरता है। आया होगा और उसने उस मूर्ति में स्वयं समुद्रगुप्त की बाकृति और परिच्छद देखे होगे। और उदयगिरि में चंद्रगुप्त-गुहा में जा व्यक्ति विष्णुवराह की मूर्ति देखेगा, उसे यह स्मरण हो आवेगा कि चंद्रगुप द्वितीय स्वयं ही ध्रुवदेवी का उद्धार कर रहा है।। अपने समय की जी बाज्यात्मिक झैार धार्मिक प्रवृत्तियाँ राजकीय झीर राष्ट्रीय भावों आदि की फिर से जन्म देती हैं, बिना उन्हें अब्छी तरह समझे कोई किसी राजनीतिक सुधार या रूपांतर का स्वरूप ठीक तरह से नहीं जान सकता। और इसी लिये इस अवसर पर गुप्तों की इस प्रकार की सब बावी का ठीक ठीक स्वरूप यहाँ जान सेना सावश्यक है।

\$ ११८ भीतरी में भी और मेहरीखी में भी गुण्यों ने अपनी जो विजयें विष्णु को अर्पण की थीं, जिस ठाठ-बाट से उन्होंने अश्वमेध यह किए थे, जिस प्रकार उदारतापूर्वक उन यहाँ में उन्होंने दान दिए थे और जिस ठाठ से अपने गरुडमदंक सिक्के प्रचलित किए थे, उन सबका ठांक ठीक अभिग्राय बिना उक्त मूल-मंत्र की जाने कभी समक्त में नहीं

१. मिलाओ वि० उ० रि० से। का जरमल, लंड १८, ५० ३५ ।

या सकता। हम इन्हें हिंदू-मुगल कह सकते हैं, परंतु इनमें न तो मुगलोंवाली क्रूता ही थी और न चरित्र-अष्टता ही; और विना इस कुंजी के इनके रहस्य का उद्घाटन नहीं हो सकता। विना इसके आपको इस बात का पता नहीं चल सकता कि चंद्रगुप्त द्वितीय ने किस प्रकार प्राया-दंड की प्रधा उठा ही थीं। किस प्रकार उसने हिंदुत्व के बैभव की कीर्त्ति की चरम सोमा पर पहुँचा दिया था और किस प्रकार उसने क्तम शासन की ऐसी सीमाएँ निर्धारित की यी जिनका और अधिक विस्तार कोई राज-दंड नहीं कर सका था।

§ ११-६, भार-शिवों से लेकर वाकाटकों के समय तक वसी शिव का राज्य या जो सामाजिक त्याग और संन्यास का देवता या, जो सर्वशक्तिमान ईरवर का संद्वारक रूप या और जो परम ददार तथा दानी होने पर भी अपने पास किसी प्रकार को संपत्ति नहीं रखता या, जिसके पास केंद्रे भीतिक वैभव नहीं या, और जो परम उम तथा घोर या। परंतु इसके विपरीत दूसरे गुप्त राजा तथा पहले गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त ने ईश्वर के उस रूप का आवाहन किया या जिसका कार्य राजकीय और राजस है, जो अपने शरीर पर भमूत नहीं रमाता, बित्क स्वर्ध के अलंकार धारण करता है, जो रचना और शासन करता

१. पा-हियान, मालहवाँ प्रकरण।

है, जा बैभव की रचा करता ग्रीर उसे देखकर सुखी होता है और जो हिंदू-राजत्व का परंपरागत देवता है। विष्णु सब देवताओं का राजा है, खुब बच्छे बच्छे वस्त्र बीर बामू-पगा पहनवा है, सीधा वनकर खड़ा रहता है और अपनी प्रजा के राज्य का शासन करता है; जो बीर है और युद्ध का विजय-देवता है ( उसका चिद्र चक है जो साम्राज्य का लच्छा है ) श्रीर जो उन समस्त दुष्ट शक्तियों का अप्रतिवार्य रूप से नाश करता है जो विष्णु भगवान के साम्राज्य पर आक्रमण करती हैं। युद्ध तथा विजय की धोषणा करने के लिये उसके एक हाथ में शंख है। तीसरे हाथ में शासन का दंड या गदा है और चैत्रे हाथ में कमल है जो उसकी प्रजा के लिये संपन्नता, बृद्धि और आनंद का स्वक चिद्व है। इस राजस देवता के धर्म की ही समुद्रगुप्त ने अपने वंश और देश का धर्म बनाया था। विष्णु के प्रति उसकी भक्ति इतनी श्राधिक है कि स्वयं उसका व्यक्तित्व विध्या में ही विलोग हो। जाता है। भगवद्गीता के शब्दों में उसका वर्णन इस प्रकार किया जा सकता है-

"साध्वासाध्दय-प्रलय-हेतु पुरुषस्याचित्यस्य मक्त्यच-नित्मात्रप्रात्यसुदुहदयस्य।।" धीर उन दिनो की साहित्यिक प्रधा के अनुसार इस वर्णन का देशहरा सर्थ होता है। इसमें भक्त धीर उसके आराध्य

t. Gupta Inscriptions, 90 =, 40 241

देवता दोनी का ही एक ही भाषा में वर्शन किया गया है-की लक्तम आराज्य देवता के हैं वही उसके शक्त के भी हैं। जो लोग हिंदू नहीं होंगे अथवा जो हिंदुओं की मिक का मर्म व जानते होंगे, वे यह वर्शन पढ़कर यही समर्भेंगे कि यह ईश्वर के गुणों का पासंड-पूर्ण ध्यान है। परंतु वास्तव में बात ऐसी नहीं है। भक्ति-मार्ग में सर्वश्रेष्ठ सिद्धांत यह है कि भक्त और उसके आराध्य देव में अनन्यना होती चाहिए-दोनों में कुछ भी अंतर न रह जाना चाहिए। भक्त में धोरे धोरे उसके आराध्य देवता के गुण आने लगते हैं और तब अंत में भक्त का रूप इतना अधिक परिवर्शित हो। जाता है कि वह अपने भाराध्य देवता के साथ मिलकर एक है। जाता है। वह अपने देवता का प्रचारक और प्रतिनिधि रूप से काम करनेवाला बन जाता है। वह केवल मध्यवर्ती या निमित्त मात्र बन जाता है और उसके सभी कार्य उसके बाराध्य देवता या प्रभु की वर्षित होते हैं। गुप्त लोग अपने मन में इस बात का अनुभव करते थे और इस पर पूरा पूरा विश्वास रखते थे कि इस विष्णु के सेवक और कार्यकर्ता है, इस विष्णु की ओर से एक विशेष कार्य करने के लिये नियुक्त हुए हैं और विष्णु की ही माँति हमें भी अन्धिकारी और धर्म-अष्ट राजाओं पर विजय प्राप्त करनी चाहिए, विष्णु की ही तरह इसे पूर्ण रूप से सबका स्वामी बनकर उन पर शासन करना चाहिए; और विष्णु के हाथ

का कमल जो यह कहता है कि हम सबको सुखी करेंगे, इसी के अनुसार भारतवर्ष के समस्त निवासियों को सुखी और प्रसन्न करना चाहिए। उन लोगों ने यह कार्य पूर्ण रूप से संपादित किया था और अमुद्रगुप्त ने यह बात अच्छो तरह अपने मन में समभ्र जो यी कि हमने यह काम बहुत अच्छी तरह से पूरा किया और इस प्रकार हम स्वर्ग के अधिकारी बन गए हैं। विष्णु की तरह समुद्रगुप्त और उसके अधिकारियों ने भी भारतवर्ष की धन-धान्य से भली भाँति पूर्ण कर दिया था और यहाँ संपन्नता, बैभव तथा संस्कृति की स्थापना कर दी थी।

१२. सन् ३५० ई० का राजनीतिक भारत और समुद्रगुप्त का साम्राज्य

\$१२० समुद्रगुप्त के प्रयागवाले स्त्रंभ पर जे। शिलालेख खेंकित है, उसमें उसके जीवन के सब कार्यों का उल्लेख है; ३५० हैं० के राज्ये। और इस बात में कुछ भी संदेह नहीं है के संबंध में पुराशों में कि उसकी यह जीवनी उसी के जीवन-विषय गर्यान काल में प्रकाशित हुई थीं। उसमें उन राज्यें। और राजाओं के वर्शन हैं जो गुप्त-साम्राज्य की स्थापना के समय वर्त्तमान थे। परंतु फिर भी हम समस्तते

प्रलॉट का यह अनुमान ठोक नहीं या कि उसकी यह जीवनी उसकी मृत्यु के उपरांत प्रकाशित हुई थीं। देखा शमल प्रशियाटिक सासायटी के जरनल सन् १८६८, प्र०३८६ में बुहलर का लेख। यह

हैं कि पुराखों में उन दिनों के राजनीतिक भारत का कदा-चित अपेचाकृत और भी अधिक विस्तृत वर्धन मिलता है। वास्तव में हमें पुराणों में समुद्रगुप्त के समय के भारत का पूरा पूरा चित्र मिलता है और उसी चित्र से पुराणों के काल-कमिक ऐतिहासिक विवरण समाप्त होते हैं। परंतु पुराणों के उन अंशों का अच्छी तरह अध्ययन नहीं किया गया है और पौराणिक इतिहास के इस अंश के महत्त्व पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया गया है; इसलिये उस पौराणिक सामग्री का कुछ विवेचन और विश्लेषण कर लेना आवश्यक जान पड़ता है; और वह सामग्री, जैसा कि हम अभी बतलावेंगे, बहुत प्रविक्त गृहयवान है।

§ १२१ मत्स्वपुराया में आधों के पतन-काल तक का इतिहास है; सीर गयाना करके यह निश्चित किया गया है कि आधों का पतन या तो सन् २३८ ई० में और या उसके लगभग हुआ था। (बिहार और उड़ीसा रिसर्च सीसा-इटो का जरनल, खंड १६, पू० २८०)। और इसके

उनके अश्वमेध या अश्वमेधी में पहले सकाशित हुई थी। (फ्लॉट की इस भूल ने बहुतों का और साथ ही मुक्ते भी भ्रम में डाल दिया था।)

र. उनके तुलार-मुक'ड आदि सम-कालोनों का खंत मन् २४३ या २४७ ई० के लगभग हुआ था। वि∗ उ० रि० सेा० का जरनल, खंड १६, पु० २८६।

काने के सूत्र वायुपुरामा तथा बढ़ाडि पुरामा में चमते हैं। इन दोनी पुरासों में फिर से साम्राज्य का इतिहास कारंभ किया गया है और वह इतिहास विध्यक कुल के विध्यशक्ति से बारंभ हुआ है। विंध्यशक्ति के वंश और विशेषतः इसके पुत्र प्रवीर के इदय का विवेचन करते हुए उन पुरागों में बातुपंगिक रूप से विंध्यशक्ति के प्रधीन विदिशा-नागी बीर उनके उत्तराधिकारी नव-नागी। अर्थात् भार-शिवीं का इतिहास दिया है। इसके उपरांत उनमें वाकाटक (बिंध्यक) साम्राज्य और उसके संयोजक अंगी का पुरावर्णन दिया है भीर साब ही उस साम्राज्य के अधीनस्य शासकी की संख्या धीर उनके योग भी दिए हैं। दूसरे शब्दों में यह बात इस प्रकार कही जा सकती है कि उनमें विध्यशक्ति के पुत्र प्रबार के शासन-काल तक का इतिहास है और साथ ही मव-नागी का भी इतिहास है; और इन कालों की वाती का वर्शन उनमें बीते हुए इतिहास के रूप में दिया गया है। भीर इसके उपरांत वे अपने समय के इतिहास का वर्णन

१. इसका एक और रूप नव-नाव भी मिलता है। कपर पृष्ट २४३ में कालिदास का जो श्लोक उद्भूत किया गया है, क्वा उसमें आए हुए "आ-नाक" एव्टर का देशरा अर्थ हो सकता है! यदि "आ-समुद्र" में समुद्र का अभिप्राय गुनो से हा सकता है तो फिर "आ-नाक" के "नाक" का आभिप्राय भी नाको अर्थात् नागों में हो सकता है।

बारंभ करते हैं। गुप्तों के समय से लेकर बागे का जो इतिहास वे देते हैं, उसमें न ता वे शासकों को संख्या ही देते हैं और न उनका शासन-काल ही बतलाते हैं। गुप्तों के समय से बागे की जो बातें दी गई हैं, बनसे पता चलता है कि वे परिवार उस समय तक शासन कर रहे थे और इसी लिये वे परिवार गुप्तों के सम-कालीन थे। जैसा कि इस अभी बतलावेंगे, निस्संदेह रूप से पुरागों का यही आशय है कि वे गुप्त साम्राज्य के बाधीनस्य और संयोजक खंग थे। इसमें वे कुछ अपवाद भी रखते हैं। उदाहरवार्ध वे गुप्तों के उन सम-कालीनों का भी उल्लेख कर देते हैं जी गुप्त-साम्राज्य के अंतर्भुक्त अंग नहीं थे। उनमें दिए हुए ब्योरे विलक्कल ठीक हैं और सीमाएं आदि त्रिशेष रूप से निर्धा-रिव हैं। अव: उस समय का इतिहास जानने के लिये वे समृत्य साधन हैं। श्रीर वहीं पहुँचकर वे पुराग कक जाते हैं, इससे सुचित होता है कि वे उसी समय के लिखे हुए इतिहास हैं; सर्वात् ये दोनों पुराग उसी समय लिखे गए थे जिस समय समुद्र-गुप्त का साम्राज्य वर्त्तमान था। गुप्त-कुल का शासन विंध्यशक्ति के पुत्र प्रवीर के उपरांत आरंभ हुआ था और इसलिये पुराणों ने उसी गुप्त-कुल की साम्राज्य का अधिकारी कुल माना है। बाकाटकी तक, जिनमें स्वयं वाकाटक भी सन्मिलित हैं, पुराखों में केवल साम्राज्य-भोगो कुलों के वर्णन हैं। विष्णुपुराग और भागवत में

कुछ ऐसे ऐतिहासिक तब्य हैं जो विशिष्ट रूप से इन्हीं साम्राज्य-भोगी वंशों से संबंध रखते हैं। यहाँ ऐसा जान पड़ता है कि उन्होंने कुछ नितात स्वतंत्र सामग्री का ही उपयोग किया है।

\$ १२२ वायुपुरामा और ब्रह्मांडपुरामा में गुप्तों का वर्णन उन नागों के वर्णन के उपरांत आरंभ किया गया है जो माम्राज्य-पूर्व काल के बिहार में चंपावती या भागलपुर तक गुप्तों के संवेध में विष्णु- के शासक थे। परंतु विष्णुपुरामा में पुराण उन गुप्तों का आरंभ नागों के समय से किया गया है जिससे उसका श्रभिश्राय गुप्त और घटो-स्कच के उदय से हैं। यथा—

नवनागाः पद्मावत्यां कान्तिपुर्याः मयुरायामनुर्गगाः प्रयागं मामधा गुप्ताश्च भाष्यन्ति ।

धीर इसका आश्रम यह है कि जिस समय नव-नाग पद्मा-बता, काितपुरी धीर मशुरा में राज्य करते थे, उसी समय मागध गुप्त लोग गंगा-तटवाने प्रयाग में शासन करते थे। इससे स्चित होता है कि उनकी पहली जागीर इलाहाबाद जिले में थी धीर उस समय वे लोग मगध के निवासी माने जाते थे। इसका स्पष्ट अभिप्राय यही है कि आरंभिक गुप्त नीग इलाहाबाद में यमुना की तरफ नहीं बल्कि गंगा की तरफ अर्थात् अवध और बनारस की तरफ राज्य करते थे। विध्यपुराग्य में अनु-गंगा-प्रयाग एक शब्द के रूप में आया है और पद्मावती, कांतिपुरी और मथुरा की तरह राजधानी का यही अनु-गंगा-प्रयाग नाम दिया है। वह स्वतंत्र अनु-गंगा नहीं है जो किसी अनिश्वित प्रदेश का सूचक हैं। इस अवसर पर न तो भागवत में ही और न विष्णुपुराण में ही साकत का नाम आया है। विष्णुपुराण में गुप्त का बहु-वचन रूप 'गुप्ताश्व" आया है और इसका विशेषण मागधा दिया है, जिनसे उसका आशय यहीं है कि यह उस समय की बात है जब कि गुप्त जीग मगब से अधिकार-च्युत कर दिए गए थे, अर्थात् यह समुद्रगुष्त का साम्राध्य स्थापित होते से कुछ वर्ष पहले की बात है।

§ १२३ इसके विपरीत दूसरे पुरागों में गुप्त-कुल के संबंब में कुछ श्रीर ही प्रकार के तथ्य मिलते हैं। बायु-पुरागा

गुप्त-साम्राज्य के और नहाडि पुरागा में कहा गया है कि संबंध में पुराणों का मत गुप्त वंशवाले (गुप्तवंशजा:) क्षर्वात् इस वंश के संस्थापक के उपरांत होनेवाले गुप्त लोग राज्य करेंगे (भोक्यन्ते)

(क) अनु-गंगा-प्रवाग<sup>1</sup>, साकेत और सगधे। के प्रति में।

१. अथवा अनु-मंगा श्रीर प्रयाग ( अनुगंगं प्रयाग च Puran Text ए॰ ५३, पाद-टिप्पमों ५)।

२. अनुगंगं प्रवागं च लाकेतं मगबास्तवा । एतान् जनपदान् सर्वान् भाववन्ते गुप्तवंशाजाः ॥

- (स्व ) शासन करेंगे (भोचयन्ते ) अथवा पर शासन करेंगे (भोचयन्ति ) नैपघों, यदुकी, शैशिती धौर कालतायकी कं मशिधान्य प्रति पर ।
- (ग) शासन करेंगे (भोचयन्ते) या पर शासन करेंगे (भोवयन्ति) कोशलों, क्षांध्रों। (विष्णु-पुराण के अनुसार ओड़ों), पैड़ों, समुद्र-तट के निवासियों सहित ताझलिप्तों और देवों द्वारा रचित (देव-रचिताम्) रमणोय राजधानी चंपार पर।
- (घ) शासन करेंगे गुह-प्रति (विष्णुपुराया के अनु-सार गुहान ) कलिंग, माहिषिक और महेंद्र के प्रति पर कलिंग, महिष और महेंद्र का शासक गुह होगा (भोच्यति के स्थान पर पालियम्बति )।

विष्णुपुराण से भी यह बात प्रमाणित होती है कि साम्राज्य के उक्त तीनों फीतिम प्रांत कमश: मणिधान्यक

, नैपधान यदुकांश्चैव शीशतान् कालंतीयकान् ।
 एतान् जनपदान् सर्वान भोचयन्ते (वायु॰ के अनुसार मीदयन्ति)
 मांगाधान्यज्ञान् ॥ ( जजांद॰ )

२. केतमलांश्चान्त्र-पाँड्रांश्च तामलिप्तान् संसागरात् । चम्पां चैत्र पुरी रम्पां भोड्यन्ते(न्ति) देवरविताम् ॥ (बास्॰)

३. कर्लिंगमाहिशिकमाहेन्द्रभीमान् गुहान् भादपन्ति । (विप्युः)

कलिमा महिपार्चेव महेन्द्रनिलवारच वे ।
 एतान् बनपदान् सर्वान् पालविष्यति वे गृहः ॥ ( ब्रह्माड० और वासु०)

(विष्णु०) ब्रधवा किसी साणिधान्यज [ मिणिधान्य का वंशज (ज्ञबांड०) ] देव और गुह के शासनाधिकार में थे, क्योंकि विष्णुपुराण में भी इन प्रांतीय सरकारी के शासक यही तीनी व्यक्ति कहें गए हैं। इस संबंध में वायुपुराण स्मार मह्मांडपुराण देंानी का पाठ एक ही है और उनमें ये नाम कर्म कारक में रखे गए हैं और कर्ची कारक "गुप्तवंशजाः" होता है। इन प्रांतीय शासकों के नामों का इन प्रांतों के नामों के साथ विशेषण रूप में प्रयोग किया गया है; यथा—मिणिधान्यजान (ज्ञांड०), देव-रचिताम (चंपा का विशेषण) और गुहान (जो विष्णुपुराण में भी इसी रूप में मिलता है)।

ुँ १२४, इसको उपरांत उस समय को नीचे लिखे राज-बंशों को नाम दिए गए हैं जो गुप्त-बंश के अधीन नहीं बै—

स्वतंत्र राज्य (क) कनक जिसका राज्य स्वो-राष्ट्र, भोजक (ब्रह्मांड०), वैराज्य

(विष्णुः), और मुपिका (विष्णुः) पर था।

(ख) सुराष्ट्र और अवंदी के आभीर लीग।

(ग) शूर लोग।

( घ ) अर्थुद के मालव लोग।

इनमें से ख, ग धीर च यथिप हिंदू और द्विज ते। ये, परंतु ब्रास्य (ब्रास्यद्विजाः) ये और उनके राष्ट्रीय शासक (जनाथिपाः) बहुत कुछ गृहों के समान (शृहप्रायाः) थे।

(क) सिंधु (सिंधु नदी के बास-पास का प्रदेश) बीर चंद्रभागा, कींती (कच्छ) और काश्मीर ऐसे म्लेच्छों के अधि-कार में बे जो अनार्थ शुद्ध बे (अथवा कुछ इस्त-लिखित प्रतियों के अनुसार अंत्या: अथवा सबसे निम्न वर्ग के बीर प्रखूत थे)। ये लोग म्लेच्छ शुद्र थे, प्रर्धात ऐसे म्लेच्छ (शकों से प्रसिप्राय है) वे जो हिंदू-वर्म-शास्त्रों के अनुसार शुद्रों का पद ता प्राप्त कर चुके थे, परंतु फिर भी म्लेच्छ (अर्घात विदेशी) हो थे (§ १४६ ख)। इस अवसर पर पुराणों में हिंदू-शूढ़ों से ये म्लेच्छ शुद्र अलग रखे गए हैं। विष्णा पुराण में तो इन्हें स्पष्ट रूप से म्लेच्छ शह ही कहा है। विष्णु पुरागा में सिंधु तट के उपरांत दार्विक देश का भी नाम दिया गया है। और इसका पूर्वी अफगानिस्तान से अभिप्राय है, जिसमें आज-कल दरवंश खेलवाले भीर दीर लेख निवास करते हैं; भीर जो हैवर के दर्रे से लेकर उसके पश्चिम और है। सहाभारत में हमें दार्विक के स्थान पर 'दार्वीच" कप मिलवा है?।

१. Puran Text प्रभू पाद-दिव्यको ३०।

२. हॉल और विलयन द्वास संपादित विष्युपुराया, २,१७५, पाद-टिप्पकी।

§ १२५, इस प्रकार पुराणों से हमें यह पता चलता है कि आर्थावर्त्त में गुप्तों के अधीन जी प्रांत थे, उनके अविरिक्त उनके तीन थीर ऐसे प्रांत से जिन पर गुप्तों के अधीनस्य प्रांत उनकी और से नियुक्त गवर्नर या शासक शासन करते थे। इनमें से अंतिम दो प्रांत (ग) और ( घ ) (देखे। ऊपर पृ० २७२) दिचायी भारत में थे। सीर हूसरा प्रीत ( ऊपर पृ० २७२ का 'ख') भी विध्यपर्वत के दिच्या में था। यह प्रांत पश्चिम की और दिच्या-भारत के प्रवेश-द्वार पर था। हिंदू हष्टि-कोगा से यह प्रांत भी दिच्छापय में ही अर्थात विषय पर्वत के दिच्या में था, परंतु बातकल के शब्दों में हम यहाँ इसे (१) डेकन प्रति कहेंगे। गवर्नरों या शासकी के द्वारा जिन प्रति का शासन होता था, उसमें यह प्रांत विष्णुपुराया में तीसरा प्रांत बतलाया गया है, परंतु बायुपुराख और ब्रह्मां सपुरास में इसका नाम तीनों प्रांती में सबसे पहले आया है। विष्णु-पुराय में सबसे पहले (२) कीसल, उड़ोसा, बंगाल और चंपा के प्रांत का नाम आया है और बाको दोनों पुरागों में कोसल आदि का प्रांत दूसरे नंबर पर है। और इसके उपरांत सभी पुराणों के अनुसार (३) कलिंग-माहिषिक-महेंद्र प्रांत है। भागवत की बात इन सबसे अलग ही है। इसमें तीनी प्रीती के अलग अलग नाम नहीं हैं; धीर जान पढ़ता है कि उसमें "मेदिनी" शब्द के अंतर्गत दी सारे

साम्राज्य का फंतर्मांव कर दिया गया है। उसमें कहा गया है—गामा भावयन्ति मेदिनीम्। भर्यात् गुप्त के वंशव (यह गामा: वास्तव में संस्कृत गीमा: का प्राकृत कर है) पृथ्वी का शासन करेंगे। साधारम्यतः पुरागों का जब किसी साम्राज्य से अभिप्राय होता है, तब वे मेदिनी, महो, पृथ्वी, वसुंवरा सथवा पृथ्वी के इसी प्रकार के किसी और पर्याय का प्रयोग करते हैं। यदि हम विष्णुपुरामा में दिए हुए कम को देखते हैं तो हमें पता चलता है कि वह विलक्जल इलाहाबाद-वाले मिलालेख का ही कम है। एक श्रीर तो कोसल, श्रोड्र, पींड्र, ताम्रलिमि और समुद्र-तट का मेल शिलालेखवाले कोसल श्रीर महाकातार (पंक्ति १६) से मिलता है श्रीर दूसरी और सम-तट (पंक्ति २१) से

१. इस प्रवान का तमर्थन स्त्रीर राष्ट्रीकरण इस बात से का जाता है कि समुद्रगुप्त ने अपने इलाइ।बादवाले शिलालेख (पंकि २४) में तमस्त भारत के लिये पृथ्वी श्रीर घरणी शब्दों का प्रयोग किया है। इसका मतलव है— सारा देश। मागवत के बलेमान गढ में (अनुनंबामाप्रयान गिप्ता भोक्यिन मेदिनीम्) अनुनंबा शब्द इस प्रकार खाया है कि मानी वह मेदिनी का विशेष्य हो। कदाचित इससे कत्तां यह स्वित करना बाहता था कि जो गुप्त लोग पहले खनु गंगा-प्रयान के शासक थे, वे सारी चलकर सारे साम्राव्य का अपना अनुनंबा-प्रयान स्त्रीर साम्राव्य का अपना अनुनंबा-प्रयान स्त्रीर साम्राव्य का अपना अनुनंबा-प्रयान स्त्रीर साम्राव्य का भोग करने लगे ले।

२. महाभारत में कांतारकों के राज्य का जा स्थान निर्देश किया गया है, उससे पता चलता है कि वह मोजकट-पुर (वसर) में पूर्व

मिलता है। जान पड़ता है कि समुद्रगुप्त ने एक ऐसे प्रांत की सृष्टि को थी जिसकी राजधानी चंपा में बी बीर जिसका विस्तार मगध के दिखान-पूर्व से छोटा नागपुर होते हुए बड़ीसा धीर छत्तीसगढ़ के करद-राज्यों धीर ठेठ बस्तर तथा चाँदा जिले तक था। वायुपुराय में भी और ब्रह्मांड-पुराग में भी ब्यांच को कोसल के बाद रखा गया है। कोसला धीर मेकला के पुराने वाकाटक प्रांत में समुद्रगुप्त ने उड़ोसा थीर बंगाल को भी मिला दिया या थीर उन सबका शासन चंपा से होता था, जहाँ से बंगाल और को सल के लिये रास्ते जाते वे और जहाँ से नदी के द्वारा सीधे बाम्रलिप्ति तक भी जाने का मार्गधा। चंपा का विशेषण देव-रचिता दिया गया है, जिसका कदाचित् यह अर्थ हो सकता है कि वह राजा देव के अधीन या (राज्या-भिषेक से पहले चंद्रगुप्त द्वितीय का नाम देव था। देखा बिंद उठ रिंद सोंद का जरमल, खंड १८, पूर्व ३७)। मेहरीलोबाले स्तंभ में कहा गया है कि चंद्रगुप्त द्वितीय ने वंगों पर विजय प्राप्त की थी: और इसका अर्थ यह हो सकता

केसल तक वंशा (बैन-संगा) की तराई के उस पार और पूर्वी केसल (दिस्मवाले पाठ के अनुसार प्राकेटक) से पहले पड़ता था।— समापर्व ३१, १३। यह कांतारक वहीं था जहाँ आजकल कांकर और वस्तर है। दूसरा केसल (अर्थात् दिस्सी केसल) वहीं था जा आजकल का सारा चाँदा जिला है।

है कि जब वह बाइसराय या उपराज के रूप में शासन करता था, तब उसे एक युद्ध करना पड़ा था। जान पड़ता है कि अपने अभियान के कुछ ही दिन बाद समुद्रगुप्त ने समतट की भी अपने राज्य में मिला लिया था।

ह १२६. पुरागों से पता चलता है कि किलंग-माहिबिक-महेंद्र (अथवा महेंद्रभूमि) की मिलाकर एक ही प्रांत बना लिया गया था। इसका मिलान पंक्ति १८ के शिलालेख-बाले विभागों से भी हो जाता है। महाकातार के उप-रांत कीराल है जी पुलकेशिम द्वितीय का कीनाल जलायय है; और यह पिठापुरम् के दिच्या की बही भील है जी गोदाबरी और कृष्णा निद्यों के मध्य में पड़ती है?। पिष्ट-पुर, महेंद्रगिरि और कोट्टूर तीनी गंजाम जिले की पहाड़ो गढ़ियां हैं?। मोटे हिसाब से यह बही प्रांत है जिसे आज-कल हम लोग पूर्वीय घाट कहते हैं और जिसका नाम इंस्ट-इंडिया कंपनी के समय में उत्तरी सरकार था; अर्थात् यह

२, प्रविधाक्तिया इंडिका, खड ६, पु० ३, तेलग् भाषा में केललु

का अर्थ कील होता है।

विश्वपुष्राण को एक प्रति में माहिषिक के स्थान पर "महिब-कच्छ" लिखा हुआ मिलता है जिसका अर्थ होता है—महा(नदी) के तट। यह कदाचित् महानदी की तराई थी।

३. वि॰ स्मिष कृत Early History of India, द॰ ३०० (नीया सं॰)।

कृष्णा और महानदों के सध्य का प्रदेश है। पिष्ठपुर में उस समय किंग की राजधानी थी और यह बात पिष्ठपुर धीर सिंहपुर में राज्य करनेवाले मगध कुल के एक ऐसे प्रभितंस्य में लिखी हुई मिलती है जी प्राय: उन्हीं दिनी उस्कीर्यो हुआ था । इस सगध-कुल के आरंभिक शासकी वित्य का मगध-कुल में से एक ता शक्तिवर्म्भन था और उसके उपरांत चंद्रवर्म्भन और उसका पुत्र विजयनंदिवर्मान् वहाँ शासन करता था। विजयनंदि-वर्मन् ने भपना कुल-नाम मगध-कुल से बदलकर शालंकायन-कुल रखा था। यह बात या ता स्कंदगुप्त के समय में धीर या उसके बाद हुई होगी। हम देखते हैं कि विजयनंदि-वर्मम् कं एक उत्तराधिकारी (विजयदेववर्मम् ) ने अश्वमेध यज्ञ भी कर डाला या अर्थात् उसने अपनी पूर्ण स्वतंत्रता को बे। भाग भी कर दी थी। यह बात प्राय: निश्चित ही हैं कि जब परवर्ती वाकाटकों ने कलिंग पर विजय प्राप्त कर ली थी, तब वे गुप्तों के संबंधियों या उत्तराधिकारियों के रूप में भी भपना अधिकार स्थापित करना चाहते से और देश के इस भाग के स्वामी होने का अपना पुराना अधिकार भी जतलाते थे. और उनका यह अधिकार-स्थापन अवस्य

१. एपिमाफिया इंडिका, खंड ४, ए० १४२, खंड १२, ए० ४, संड १, ए० ५६ और इंडियन एटिक्वेरी, खंड ५, ए० १७६।

ही शालंकायनी के मुकाबले में होता होगा। जान पड़ता है कि यह मगध-कुल वहीं था जिसे समुद्रगुप्त या उसके अत्तराधिकारी ने शासक करद या सामंत वंश के रूप में नियुक्त किया था। ये लोग बाह्मण वे जो मगध से वहाँ भेजे गए थे। इस कुल के आरंभिक राजा अपने भाजापत्र आदि संस्कृत में प्रचलित करते थे। इस कुल के प्रथम शासक का नाम गुह होगा क्योंकि वायुपुराग धीर मसाह-पुराक में यही नाम आया है। इसका गुहान या गुहम रूप ( जो विष्णुपुराग में मिलता है ) गुह शब्द के मीलिक कर्म कारक का ही सवशिष्ट है, जो इस प्रसंग में वायुपुराय भीर ब्रह्मांडपुराम में नष्ट हो गया है और इसी लिये उनमें नहीं पाया जाता । संका में दाठा बंशों (History of Tooth Relie) नामक एक प्रथ प्रचलित है जिसमें महात्मा बुद्ध के दाँत के संबंध की अनेक अनुश्रतियाँ हैं। यह प्रव ई० चौधी शताब्दी का बना हुआ माना जाता है। इस प्रंव में एक स्थान पर कहा गया है कि कलिंग का एक शासक, जिसका नाम गुड (गुड-शिव) था, समस्त भारत धीर उसके वाहर ( जंबृद्वीप ) के उस सम्राट् का करद भीर सामंत या जो पाटलिपुत्र में बैठकर राज्य करता या और वह ब्राह्मण या आर्थ-धर्म का उपासक था। जान

१. दाठा वंशो J. P. T. S. १८=४, प्र० १०६, पद ७२-६४ स्रोर उसके स्रामे । यथा—"गृह शिवाहयो साताम (७२) "तस्य गाता

पड़ता है कि असल में बात यह थी कि गुड उन दिनां ससुद्रगुप्त की अधीनता में और उसकी ओर से उस प्रदेश का शासन करता था।

है १२६ क. गुप्त-साम्राज्य का तीसरा अयोनस्य अंश विषय पर्वत के दिख्या में था और इसमें नैषध, यदुक, शैशिक गुप्त - साम्राज्य का और कालते।यक प्रांत सम्मिलित थे। दिक्तन गांत माहिष्मती के विलक्जल पड़ोस में हो शैशिक था। नैपय तो बरार था और यदुक देविगिर (दीलता-वाद) था; और इस विचार से हम कह सकते हैं कि साम्राज्य का उक्त प्रांत बालाघाट पर्वत-माला और सतपुड़ा के बोच में अर्थात वाप्तो नदी की तराई में था। महामास्त से पता चलता है कि कालते।य उन दिनी सामीरो (गुजरात) और अपरांत के बीच में था । यह प्रांत बाकाटक-साम्राज्य में से लेकर बनाया गया था और इसका शासक कीई मिल्रिधान्यक

महातेजा जम्बू-दीपस्य इस्सरी (६१)। "तृह्यं सामन्त भूपालो गुह शिवो पनाधुना निन्दती तादिसे देवे छुवास्थम् बन्दते इति"। इसका आशय यह है कि पाटलिपुत्र के सम्राट् से इस बात की शिकायत की गई थी कि कलिंग पर शासन करनेवाला आपका सामन्त एक "मृत अस्थि" की पूजा करता है और आयं देवताओं को निदा करता है।

१. विल्सन द्वारा संपादित विष्णुपुरागा, खंड २, ए० १६६-१६७ २. उक्त संथ, खंड २, ए० १६७-१६८।

या जो मियान्य का पुत्र या वंशज या । कदाचित् आपस का मन-मुटाव मिट जाने पर यह प्रदेश पृथिवीषेण की दे दिया गया या, क्यों कि पृथिवीषेण ने कुंतल के राजा पर विजय प्राप्त की थी; धीर कुंतल के राजा के साथ उसका प्रत्यच संबंध होने के लिये यह आवश्यक या कि पृथिवीषेण ही इस प्रांत का शासक होता? । चंद्रगुप्त द्वितीय के शासन-काल में हम देखते हैं कि वाकाटक लोग वरार में धीर वहां से शासन करते थे।

है १२७, इसके बाद दिलियों भारत का वह प्रांत आता है जिसका शासक कनक नामक एक व्यक्ति था। यह कनक भी किसी जुल का नाम नहीं है, बर्रिक गुह की भौति व्यक्ति का ही नाम है। यथा—

स्त्रीराष्ट्रम् भोजकांश्चैव भोच्यते कनकाहयः। (विष्णु श्रीर ब्रह्मांड पु०)

"कनक नाम का शासक खो-राष्ट्र और भोजकों पर राज्य करेगा"। विष्णुपुराय में प्रीती का और भी पूरी तरह से उस्लेख किया गया है। यथा—

१. महामारत के अनुसार बाटचान्य और मिख्यान्य आपस में पड़ोसी थे। दें विल्सन द्वारा संपादित महामारत, संड २, १० १६७ (बाटचान = पाटहान = पाटान )।

२. पणि इं०, लंडर, प्० २६६ A.S. W. R. लंडप्० ४, १२४।

३, विष्णुपुरास्। में इसके लिये "भोदवति" शब्द आया है जिसका अर्थ दोता है—"शासन करेगा" अथवा "दूसरों से शासन करावेगा।"

स्त्री-राज्य त्र-राज्य सृपिक जानपदान कनकाह्यः भोक्यति।

सृषिक वह प्रदेश है जो मूसी नदी के आस-पास पड़ता
है; और यह मूसी नदी हैदराबाद से होकर दिच्या की आर

बहती है। जान पड़ता है कि दिच्या

राजा कनक

सराठा प्रदेश का एक प्रंश ही भोजक

था। त्र-राज्य उन तीनों राज्यों का प्रसिद्ध वर्ग है जो दिच्या
में बहुत दिनों से चले आ रहे थे । पुराशों में खोराज्य का उल्लेख सदा मृषिक देश के बाद हो और बनवास
के साथ मिलता है और इसितये हम समभते हैं कि यह
वही कर्याट या कुंतल प्रदेश है ।

ह १२८ अब प्रश्न यह उत्पन्न होता है कि यह वड़ा शासक कीन या जो तीन तामिल राज्यों पर प्रमुख रखता या और जो मूचिक देश से दिचियी कनक या कान कीन या कीक्या तक का शासन करता या कराता था १ कनक नाम का यह व्यक्ति कीन था १ यह स्पष्ट हो है कि उस समय इस नए शासक ने पल्लवीं की ग्राधिकार-च्युत कर दिया था। पीराशिक वर्यान के अनुसार यह कनक दिच्या का प्राय: सम्राट्-सा था। इस वर्यान

देखां रायल एशियादिक सीसाइटी के जरनल, सन् १६०५,
 २६३ में फ्लीट का लेख। यया —चोल पांच्य फेरल घरगांघर-वय
 स्वी-राज्य ग्रीर कु'तल कदाचित् तामिल शब्दी के अनुवाद है।

का संबंध केवल एक हो शासक-कुल के साथ हो सकता है धीर वह वहीं कदंब-कुल था, जिसको उन्हों दिनी स्थापना हुई थी। पल्लवों के बाद्यग्र सेनापित मयूरशन्मन ने पल्लव सम्राट् (पल्लवेंद्र) से एक अधीनस्थ और करद-राज्य प्राप्त किया था। उन दिनों दिल्यी भारत में कीचों के पल्लव हो सबसे अधिक शक्तिशालों थे, जिन्हें समुद्रगुप्त ने पराजित किया था। इन पल्लवों के पराजित होने पर कदाचित मयूरशर्मन ने अपनी स्वतंत्रता की घोषणा कर दी थी। जान पड़ता है कि उसके पुत्र केनवर्मन ने समुद्रगुप्त की उत्तरी भारत का भी अधीर दिल्यी भारत का भी सम्राट्ग मानने से इन्कार कर दिया था और उसका विरोध किया था। कंगवर्मन का समय सन् ३५० ई० के लगभग है।। ताल-

रे. कदंब-कुल नामक अंथ, पृ० १३-१८ में यह मानकर तिथियाँ दो गई है कि समुद्रगुष्त ने दक्षिण पर को विजये प्राप्त को भी, उन्हों के फल-स्वरूप मधुरशान्मंन ने अपना राज्य आरंभ किया था। परंदु वह यात ठाँक नहीं है। तालगुंडवाले अभिलेख में कहा गया है कि मधुर पहले एक राजनीतिक लुदेरा था और उसे पल्लब-सम्राट् से एक जागीर मिली था जिसके यहाँ वह सेनापित के रूप में काम करता था। पल्लब सम्राट् ने उसे अपना सेनापित अभिषिक्त किया था (पद्ट-वंध-संपृत्ताम; एपि० इ० ८, ३२, राजनीति-मधुख में कहा गया है कि सेनापितियों का पहले होता था अथात उनके सिर पर पगड़ी बाँधने की रसम होती था)। उसके प्रापीत ने तालगुंडवाला जो अभिलेख उत्कीशों कराया था, उसमें इस बात का के।ई उल्लेख नहीं है कि मधुर

गुंडवाले शिलालेख (एपि० इं० ८, ३५) में कहा गया है कि — "उसने भीषण युद्धों में बड़े बड़े विकट कार्य कर दिखलाए

ने काई अरवमेष यह किया था। कदाचित् उसने अपने अधिन के श्रांतिम काल में ही राजा के रूप में शासन करना आरंभ किया था। मिलाओं A.R. S. M. १६२६, पु॰ ५०. सबसे पहले उसके पुत्र कंग ने हो बम्में वाली राजकीय उपाधि बहुण की यो। मयूरशम्में व का समय सन् ३२५-३४५ ई० के लगमग और उसके पुत्र कर सा समय सन् ३४५ - ३६ = के लगमग समका जाना चाहिए। इसकी पृष्टि उस विधि से भी हाती है जो काकुस्थवरमेंन के उस तामलेख में है जा उसने अपने युवराज होने की अवस्था में उत्कीर्श कराया था। उस पर 🚅 वॉ वर्ष अंकित है। कदवी ने कमी केई अपना नया संवत् नहीं चलाया था। म तो उसी से पता चलता है कि यह द० वा वर्ष किस संवत् का या और न उसके पहले वा उसके बाद ही उस संबद् का काई उल्लेख मिलता है। पृथियोपेण ने कृतल के राजा अर्थात् कदंव राजा पर विजय प्राप्त की थी और यह कदंव राजा कंग के सिया और केाई नहीं है। सकता । स्वयं पृथिवीपेश भी उस समय समुद्रगुप्त के ऋघान था और काकुरथ ने खननी एक कन्या का विवाह गुप्तों के साथ कर दिया या । अतः युवराज काकुस्य ने जिस संवत् का व्यवहार किया था, वह अवश्य ही गुप्त संवत् होना चाहिए। सन् ४०० ई० ( गुप्त संबद् ८० ) में कासुरथ अपने वहें माई रघु का बुबरान था। इस प्रकार उसके वृद्ध प्रपिता का समय सन् ३२०० ३४० या ३२४-३४५ ई० रहा देशा। श्रीर जिस कंग ने सिंदासन का परित्याग किया था, उसका समय सन् ३४० - ३५५ या ३४५--३६० ई० होगा । और काकुस्य का समय सन् ४१०-४३० ई० के ये और उसके राज-मुकुट पर उसके प्रांतीय सामंत चैंबर करते थे"। कंग की बाकाटक राजा प्रिथिवीपेण प्रथम ने परास्त किया था और इस पर कंग ने अपने राज-सिंहासन का परित्याग कर दिया था। जान पड़ता है कि यह "कनक" शब्द तामिल "कंग" का ही संस्कृत रूप है। विद्यापुराय में इस पैरायिक नाम का एक दूसरा रूप "कान" भी मिलता है?। जान पड़ता है कि जो प्रथिवीपेया उस समय समुद्रगुप्त का सामंत था, वह जब साम्राज्य का अधिकारी हुआ, तब उसने कंग की उपयुक्त दंड दिया था, और कंग को इसी लिये राज-सिंहासन का परित्याग

लगमग होगा । कदंब-कुल में मि॰ मेाराएस (Mr Moraes) ने का विधियाँ दो हैं, वे लगमग २० वर्ष और पहले देोनी चाहिएँ।

अभी हाल में चंद्रवल्ली (चीतलाडू म ) की कील के पास मिला हुआ मन्द्राम्मन् का शिलालेल देखना चाहिए, जिस पर उसके संबंध में केवल कदंबानाम् (बिना किसी उपाधि के) लिखा है। Archaelogical Survey Report, Mysore १६२६, प्र० ५० और उस शिलालेल का शुद्ध किया हुआ पाठ देखी आमें परिशिष्ट 'ख" में। उस शिलालेल में काई मोकरि, पारियांत्रिक या सक नहीं है।

१, कर्ब-फल, ए० १०।

२, विलसन द्वारा संपादित विष्णुपुरास, खंड ४, ए० १२१ में इॉल (Hall) की लिखी टिप्पसी ।

करना पड़ा था कि वह अपना साम्राज्य स्थापित करना चाहता या और अपने प्रयत्न में विकल हुआ था

§ १२-६ कान अथवा कनक अर्थान् कंग के उदय का समय निश्चित करने में हमें पुरावों से सहायता मिलती पाराणिक उल्लेख का दै। पहले हमें यह देखना चाहिए नमय और बान अथवा कि वह कीन सा समय था, जब कि जनक का उदय पुराग इस अवसर पर गुप्तों और उनके सम-कालीती का उल्लेख कर रहे थे। यह उनके काल-क्रमिक इतिहास का श्रेतिम विभाग है। उस समय तक मालव, आभीर, आवंत्य और शूर (यीधेय) में लोग साम्राज्य में अंतर्भुक्त नहीं हुए ये और उन्होंने साम्राज्य की अधीनता नहीं स्वीकृत की थी। भागवत में इनका उल्लेख स्वतंत्र राज्यों के रूप में हुआ है। वायुपुराध और ब्रह्मांडपुराध में इनका नाम समुद्रगुप्त के प्रति। की सूची में नहीं है: और न इन पुराशों ने पंजाब की ही समुद्रगुप्त के साम्राज्य के अंतर्गत रखा है। उन्होंने आर्यावर्त्त में केवल गंगा की तराई, अवध और विहार की ही गुप्तों के अधिकार में बत-लाया है। गुप्तों के संबंध में तो यह निश्चित ही है कि वे विंध्यशक्ति के सी वर्ष बाद हुए थे; इसलिये पुरायों का काल-क्रमिक इतिहास सन् ३४८-३४६ पर पहुँचकर समाप्त होता है, और यह ठोक वही समय है जब कि रुद्रदेव अधवा

१. देखा आने हर४६।

रुद्रसेन वाकाटक की मृत्यु हुई था। जिस इंग से पुराखों में नागों का पूरा पूरा इतिहास दिया गया है और वाका-टक-साम्राज्य तथा उसके उत्तराधिकारी समुद्रगुप्त के साम्राज्य (जिसका विस्तार वाकाटक-साम्राज्य के हो विस्तार की वरह कोसला, मेकला, आंध्र, नैयथ आदि वक या) का पूरा पूरा उल्लेख किया गया है, उससे सूचित होता है कि उन्होंने अपने काल-क्रमिक इतिहास का यह अंश, जा राजा रुट्रसेन की मृत्यु के साथ समाप्त होता है, बाकाटक राज्य में ही और बाकाटक राजकीय कागज-पत्रों की सहायता से ही प्रस्तुत किया था। कहसेन की मृत्यु सन ३४८-३४६ इं० में हुई थी और गुप्त-कालीन भारत के पैराणिक इतिहास का यहां समय है; बीर इसी लियं स्वभावतः पुरागों में समुद्रगुप्त के साम्राज्य का पूरा पूरा चित्र नहीं दिया गया है और उसमें कहा गया है कि शक या यान लोग उस समय वक सिंघ, परिचमो पंजाब धीर अफगानिस्तान में राज्य कर रहेथे। इसलिये कंग के उदय का काल भी सन् ३४८— ३४६ ई० के सगभग ही निश्चित होता है।

हु १३०, धार्यावर्त्त में पहेला युद्ध करने के उपरांत समुद्रगुप्त वस्तुत: वाकाटक-साम्राज्य पर ही अधिकार करने लगा

समुद्रगुप्त और या। उसने अपना अभियान इस
वाकाटक साम्राज्य प्रकार आरंभ किया या कि पहले
तो वह विदार से चलकर छोटा नागपुर दीता हुआ कोसल

की भीर गया या भीर तब बाकाटक-साम्राज्य के दिस्तग-पूर्वी भागी से होता हुआ वह फिर लीटकर आर्यावर्त में आ गया था। इस भवसर पर हम सुभीते से इस बात का पता लगा सकते हैं कि समुद्रगुप्त जब विजय करने निकला था, तब वह किन किन मार्गों से होकर आगे बढ़ा था। इसलिये इस अवसर पर हम प्रजातंत्रों और सिंध, कारमीर वया अफगानिस्तान के स्लेस्छ राज्यों का वर्णन छोड़ देते हैं और अगले प्रकरण में समुद्रगुप्त के युद्धों की मुख्य मुख्य बाते बतला देना चाहते हैं।

## १३. जार्यावर्त और दक्षिण में समुद्रगुप्त के युद्ध

\$ १३१. इलाहाबादवाले शिलालेख के अनुसार आयों-वर्त्त में समुद्रगुप्त के युद्ध दें। भागी में विभक्त थे। पहले आग में तो वे युद्ध आते हैं जे। दिख्यों मगुत्रगुप्त के तीन युद्ध आरत-वाले अभियान के पहले हुए थे और दूसरे भाग में वे युद्ध हैं जो उक्त अभियान के बाद हुए थे। इन्हों युद्धों के परिग्राम-स्वरूप उस गुप्त-साम्राज्य को स्थापना हुई थी जिसका चित्र पुराशों में अंकित है। यह चित्र बहुत कुछ ठीक और बिलकुल पूरा पूरा है और इसमें साम्राज्य के तीनी प्रीती का उल्लेख है (देखे। \$१२५); और साथ हो साम्राज्य के उस मुख्य भाग का भी उल्लेख है जिसमें अनु-गंगा-प्रयाग और मगध का प्रीत था। \$ १३२, समुद्रगुप्त ने सबसे पहला काम तो यह किया था कि एक स्थान पर उसने जमकर युद्ध किया था जिसमें दी अथवा कदाचित तीन राजामों कीशांवी का पुद्ध (अच्युत, नागसेन और गणपित नाग) की परास्त किया था; और इसी युद्ध से उसके राजनीतिक सीभाग्य ने पलटा खाया था और उसके साम्राज्य की नींव पड़ी थीं। इस युद्ध का तात्कालिक परिणाम यह हुआ था कि कीट-वंश के राजा की (जिसका नाम श्लीक में नहीं दिया गया है) उसके सीनकी ने पकड़ लिया था और उसने फिर से पुष्पपुर में प्रवेश किया था। इलाहाबादवाले स्तंभ के अभिलेख की १३ वीं और १४ वीं पंक्तियों में के बें श्लीक में इस घटना का इस प्रकार वर्णन किया गया है—

उद्वेळोदित-बाहु-बीर्य-रभसाद् एकेन येन सणाद् उन्मृत्य क्राच्युत नागसेन ग.....

इंडरम्राहयत् ऐव काट-कुलजम् पुण-ब्राह्ये कीडता

स्यंन.....तत.....।

ग के बाद के अचर मिट गए हैं, परंतु कदाचित वह नाम
गगापति ''होगा। क्योंकि अंत में जो ''ग" बचा रह
गया है, उसके विचार से भी और छंद के विचार से भी
यही जान पड़ता है कि वह शब्द गणापति होगा। आगे
चलकर २१ वीं पीक्त में जो वर्गीकरण हुआ है और जो
गहा में है, उससे भी यही बात ठीक जान पड़ती है। उसमें

नागसेन-अञ्चुत-वाले वर्गका गणपति नागसे आरंभ हुआ है। यथा—

गण्यति नाम नामसेन अच्युत-नंदी-बलवस्मां।

इस वर्ग का सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण व्यक्ति गमापति माग है। युद्ध का सबसे बड़ा परिकास यह हुआ था कि पाटलिपुत्र पर समुद्रगुप्त का सहज में अधिकार हो गया था और कोट-वंश का राजा भी युद्ध में पकड़ा गया था। यह युद्ध मुख्यत: मगध पर फिर से चांचकार करने के लिये ही हुआ देश्या। स्वयं समुद्रगुप्त ने केट के वंशन की नहीं पकड़ा था, जो उस समय पाटालपुत्र का शासक था। इस-लिये हम यह मान सकते हैं कि एक सेना में तो पाटलिएव पर आक्रमण किया होगा अथवा घेरा डाला होगा; धीर पाटलिएव के अतिरिक्त किसी दूसरे स्थान पर अथवा पाटलि-पुत्र से कुछ दूरी पर समुद्रगुप्त ने नागसेन और अच्युत के साथ और कदाचित् गळपति के साथ भी युद्ध किया होगा। बाब हमें सिक्कों से भी बीर भाव-शतक से भी, जो गणपति नाग के शासन-काल में लिखा गया था (देखें। है ३१) यह पता चलता है कि गणपति नाग मालवा का शासक (धारा-धीश ) था और उसकी राजधानी पद्मावती में थी और कदा-चित् एक दूसरी राजधानी धारा में भी थी। शिलालेख की २१वीं पंक्ति में अच्युत नेदी का पूरा पूरा नाम साया है बीर बहिच्छत्र में अच्युत का सिक्का भी मिला है; बीर उस

सिक्के पर वहीं सब चिद्व हैं जो पद्मावती के नाग सिक्कों पर पाए जाते हैं और उसकी बनाबट भी उन्हों सिक्की की सी है; और इससे यह जान पड़ता है कि वह नागों की ही एक शास्ता में से था। नागसेन संभवतः मथुरा के कीर्ति-वेगा का पुत्र था। धीर मगच तथा पाटलियुत्र के राजा कल्याय-वर्मान् का श्वसुर था? । इसी कल्याणवर्मान् ने पाटलियुत्र के चंडसेन की अधिकार-च्युत करके उस पर अपना अधिकार स्थापित किया था और मधुरा के राजा के साथ इसका संबंध वा: और इस प्रकार यह नाग-वाकाटकों के संव में सम्मिलित था। और भाव-शतक से पता चलता है कि गणपति एक बहुत अच्छा योद्धा और नागी का नेता था: और इसलिये हमें बहुत कुछ संभावना इस बात की जान पड़ती है कि इसी गग्रपति की अधोतता या नेतृत्व में नागसेन और अच्युतनंदी ने समुद्रगुप्त के साथ जमकर युद्ध किया था। ये लोग पाटलियुत्र-वाली की सहायता करने के लिये अपने अपने स्थान से वर्ज होंगे।

१. इस नागसेन को पद्मावती के उस नागसेन से अलग समस्ता चाहिए जो नागवरा का था और विसका उल्लेख साथा ने अपने हपन्यांत में किया है; क्योंकि पद्मावतांवाले इस नागसेन की नृत्यु किसी पुद्र होने में नहीं हुई थीं, बल्कि एक राजनीतिक पद्माव के कारण पद्मावती में ही इसकी मृत्यु हुई थीं। इसका काई सिक्का नहीं मिला है। जान पहला है कि यह गुप्तों का काई ख्राविस्प सरदार थीं।

२. केम्बी-महात्सव, श्रंक ४।

जिस स्थान पर अहिन्छन्न, मथुरा और पद्माववी के राजा या शासक लोग सुभीते से एकत्र होकर समुद्रगुष्त के साथ युद्ध कर सकते थे, वह स्थान कीशांबी या इलाहाबाद हो सकता है; और बहुत कुछ संभावना इसी बात की जान पढ़ती है कि यह युद्ध कीशांबी में हुआ होगा, क्योंकि पाटलिपुत्र के लिये पुराना राजमार्ग कीशांबी से हो होकर जाता था। कीशांबीबाले स्तंभ में इस विजय की जो घेषणा की गई है, इससे यही अभिप्राय प्रकट होता हुआ जान पढ़ता है। प्रशस्ति इसी स्तंभ पर दल्कीर्श होने की थी, जैसा कि ३०वीं पंक्ति में स्पष्ट रूप से कहा गया है—

बाहुरयम् उच्छतः स्तम्मः। इक्त तीनी शासक या उप-राज युद्ध-चेत्र में एक ही दिन (चगात्) मारे गए थे।

है १३३, यह युद्ध सन् ३४४-४४ ई० में या उसके लगभग और वाकाटक सम्राट् प्रवरसेन प्रथम की मृत्यु के उपरांत तुरंत हो हुआ होगा। इस पृत्य को कारण गंगा को तराई का बहुत यहा प्रदेश समुद्रगुप्त के अधिकार में आ गया था। अवध तो पहले से ही उसके अधिकार में आ और वहीं उसका केंद्र था। अब उसके राज्य का विस्तार परिचम में हरद्वार और शिवालिक तक और पूर्व में यदि बंगाल तक नहीं तो कम से कम इलाहाबाद से भागलपुर तक का प्रदेश अवश्य हो उसके

अधीन है। गया था; और पुराशों में जो यह कहा गया है कि पाँड पर भी उसका अधिकार हा गया था, उससे सृचित होता है कि संभवत: बंगाल भी उसके साम्राज्य में मिल गया था। कदाचित यमुना की तराई की ती उसने उस समय के लिये छोड दिया था और मगध में उसने अपनी शक्ति का बहुत अच्छी तरह संघटन किया था; और तब वाकाटक साम्राज्य के दिल्ला-पूर्वी भाग पर आक्रमण करना निश्चित किया था। उस समय तक वाकाटकों का केंद्र किलकिला प्रदेश में ही था और उनके साम्राज्य का दिलया-पूर्वी भाग उस केंद्र से बहुत दूर पड़ता था। परंतु समुद्रगुप्त के लिये बह छोटा नागपुर से बहुत पास पड़ता था। जान पड़ता है कि वाकाटक लोग अपने कोसला-मेकला प्रति का शासन सध्य-प्रदेश में ती रहकर करते थे। यदि हम और सैनिक बाती तथा सुभीती का प्यान छोड़ भी दें, ता भी हम कह सकते हैं कि समुद्रगुप्त वाकाटक साम्राज्य के उक्त भाग में केवल गड़बड़ी ही नहीं पैदा कर सकता था, बल्कि कीसला, मेकला और प्राप्त में वाकाटकों पर आक्रमण करके वाकाटक सम्बाट्को विलकुल लाचार भी कर सकता घा। उन दिनों पल्लवी के हाथ में बहुत कुछ सुरचित सीर महत्त्वपूर्ण प्रदेश था और वे बाकाटकों की एक शाखा में से ही थे; थ्रीर इस-लिये वे बाकाटक सम्राट् के अधीन भी वे और उससे मेल भी रखते थे। उससे पहलेवाले बाकाटक सम्राट् ने जो

चार ध्रश्वमंघ यज्ञ किए से उनके कारम वाकाटकों का भारत की चारों दिशाओं में अधिकार हो गया था। परंतु समूद-गुप्त दिचगवालों की दवाने का उतना प्रयत्न नहीं करता था. जितना उन्हें शांत और संतुष्ट रखने का प्रयन्न करता था। वह वर्तों के शासकों को पकड़कर छोड़ दिया करता था; और कंदल कासला और मेकला का छाड़कर, जो वाकाटक साम्राज्य के अंतर्भक्त अंग तथा प्रदेश थे, उसने दक्षिण के और किसी प्रदेश की अपने राक्य में नहीं मिलाया था। किलंग में उसने अपना एक नया करद और सामंत राज्य स्थापित किया या और इसी लिये यह जान पड़ता है कि दाना में उसका अधिकार बहुत जल्दी जल्दी बढ़ा होगा। साथ ही दिखेगी भारत उसके लिये बहुत अधिक लाभदायक भी था। सारा उत्तरी भारत सीने से भर गया था और संभवत: यह सारा सोना दिचारी भारत से ही यहाँ सावा था। समुद्रगुप्त सिर्फ सोने के ही सिक्के तैयार कराता था; और कुछ दिनी बाद अपने एक प्रश्वमेध यज्ञ के समय उसने सोने के इतने अधिक सिक्के तैयार कराए थें, जा खूब बदारतापूर्वक बाँटे गए वे और इतने अधिक बाँटे गए वे, जितने पहले कभी नहीं बाट गए थे।

हुँ १३४, यह बात नहीं मानी जा सकती कि इलाहाबाद-बाले शिलालेख में दिलागी भारत के राजाओं और सरदारी के जो नाम मिलते हैं, वे बीही और विना किसी इट्टेंग्य के

सिर्फ भनमाने तीर पर गिना दिए गए थे। उसका लेखक हरिषेण या जो समुद्रगुष्त के सेनापतियों में से एक या, जिसका सम्राट् के साथ बहुत ही दक्षिणी भारत की विजय धनिष्ठ संबंध था और जो शांति तथा युद्ध-विभाग का मंत्री था। उसके संबंध में यही आशा की जाती है कि उसने अपने स्वामी की विजयी का विलक्त ठीक ठीक और पूरा पूरा लेखा हो रखा होगा। वह एक ऐसा इति-हास प्रस्तुत कर रहा था जो अशोक-स्तंभ पर सदा के लिये प्रकाशित किया जाने की था। उसने सारे भारत की विजयी आदि को दिचायी, उत्तरी, पश्चिमी स्रीर उत्तर-पश्चिमी इन चार भागों में विभक्त किया या और वह एक भीगोलिक योजना का विलकुल ठीक ठीक अनुसरण कर रहा था। उसमें जो अनेक नाम आए हैं, वे मनमाने तार पर भीर विना किसी कारण के नहीं रखे जा सकते थे। इसके सिवा इस यह भी समभ्र सकते हैं कि उसने जा लेख प्रस्तुत किया था, वह अवस्य ही सम्राट् की दिखलाकर उससे स्वीकृत भी करा लिया गया होगा; क्योंकि जिस समय वह लेख प्रकाशित हुआ था, उस समय सम्राट् जीवित था । कार्ची, अवसुक्त, वंगी और पलक्क एक विभाग में हैं। "पलक्कड़"

देशो अपर प्र० १६६ को पाद-टिप्पणी १, साम ही देशी रा०
 ए० सी० के जरमल, सन् १८६८, प्र०३८६ में बुह्लर को सम्मात जिससे में पूर्व तरह से सहमत हैं।

के रूप में पलक्क का उल्लेख पछव अभिलेखों में कई स्थानी में मिलता है जिनका संबंध गेंट्रर जिले के दानों से है, और साथ ही उन अभिलेखों में वेंग राष्ट्र का भी उल्लेख आया है जो समुद्रगुप्त का वेंगों ही है धीर जो गोंदावरी तथा कुष्णा के बीच में था।

\$ १३५, साधारणतः यही समका जाता है कि समुद्रगुप्त
ने दिचिया की स्रोर जो स्थियान किया था, वह दिग्विजय
करने के लिये किया था। पर वास्तव में यह बात नहीं है।
वह ती वाकाटक शक्ति की दवाने के लिये एक सैनिक उद्योग
था; और इसकी आवश्यकता इसलिये पड़ी थी कि समुद्रगुप्त
ने सार्यावर्त्त में जी पहला युद्ध किया था, उसमें गगापित नाग,
अच्युतनंदी और नागसेन सारे गए थे। वाकाटक शक्ति
का दूसरा केंद्र पांध-देश में था और वहाँ की राजधानी
दशनपुरे से वाकाटकों की छोटो शास्ता दिखा। पर परलाव
सम्राटों (परलाबेंद्र) के कप में शासन करती थी। और

१. इं॰ द॰, खंड ४, पृ॰, ५१-५२, १५५; साथ ही देखा प्रवि॰ इं॰, खंड ८, पृ॰ १५६, (कड का अर्थ दोता है—स्थान ।—पृ॰ १६१)

२. देखी एपि॰ इं॰, १,३६७ नहीं इसे अधिशान या राजधानी कहा गया है। साथ ही देखी इं॰ ए॰ ५,१५४ में फ्लीट का लेख। परवर्षी शिलालेख में इसे फिर राजधानी (विजयदशनपुर) कहा गया है।

इनके लिये इनके गंग और कदंच दोने। ही वर्गों के सामते। ने इसी उपाधि का प्रयोग किया है। एपि० ई० १४, ३३१ और ८, ३२।

यह शास्त्रा वामिल प्रदेश के सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण गाल्य चोल की राजधानी कोची तक पहुँच गई थी जे। सुदूर दिखगा में या। दिलाग पर आक्रमण करने का समुद्रगुप्त का एक-मात्र उद्देश्य यही या कि पल्लवों की सेना का पराभव किया ताय। वह सोचता या कि वाकाटकों के सैनिक नेताओं (गरापति नाग आदि) की जी मैंने उत्तरी भारत में युद्ध में मार डाला है, यदि उसका बदता चुकाने के लिये पल्लव लोग अपने सेनापितयों और सामंतों को लेकर दिया की थार से चढ़ाई करेंगे थीर इधर बुंदेलखंड से सहसेन आकर विहार पर आक्रमण करेगा, तो मैं बीच में दोनों कोर से भारी विपत्तियों में फँस जाऊँगा। इसी बात की बचाने के लिये समुद्रगुप्त ने यह साचा होगा कि पहले पल्लवी और उनके सहायकों आदि से हो एक एक करके निपट लेगा चाहिए। वह बहुत तेज़ी से छोटा नागपुर, संभन्नपुर और बस्तर होता हुआ सीधा बेंगी जा पहुँचा जी पल्तवों का मूल केंद्र या और कीलायर कील के किनारवाले युद्ध-चेत्र में जा डटा। बहुत पुराना रास्ता है जो सीवा बांघ्र देश की जाता है। समुद्रगुप्त पूर्वी समुद्र-तटवाले मार्ग से नहीं गया था, क्योंकि उसके मंत्रो हरिषेण ने दिचायी बंगाल और उड़ांसा के किसी नगर या कस्ये का बल्लेख नहीं किया है। इसी कोला-यर मील के किनारे फिर सातवीं शताब्दी में राजा पुलकेशिन द्वितीय के समय में एक भीषण युद्ध हुआ

बा । समुद्रगुप्त के मंत्री श्रीर सेनापति त्तरिषेश ने श्रपनी सुर्वा में जिन शासकों के नाम गिनाए हैं, यदि इन पर हम विचार करें तो हमें तूरंत पता चल जाता है कि ये सब शासक थीर राजा लोग बांध तथा कलिंग प्रदेश के ही थे जो कुराल या कोलायर भील के सास-पास पड़ते थे। जान पड़ता है कि वे एक साथ मिलकर ही समुद्रगुप्त का सामना करने के लिथे माए थे (देखें। ६ १३५ क ) और वहीं वह अंतिम निषटारा करनेवाला युद्ध हुआ था'। इस समय समुद्रमुप्त ने कोई बहुत भच्छो सामरिक चाल चली होगी, क्योंकि परलवों के सभी नेता चारों और से समुद्रगुप्त को सेनाओं से घर गए थे। उनका सारा संघटन छिल-भिन्न है। गया और उन सब लोगी ने भारम-समर्पण कर दिया। समुद्रगुप्त ने इनके साथ कुछ शर्ते तै करके फिर उनकी स्वतंत्र कर दिया। अब समुद्रगुप्त उस स्थान से, जो बेजबादा और राजमहेंद्री के बीच में था, लीट पड़ा। उसे काची तक जाने की कोई आवश्यकता

१. एनिमाफिया इंडिका,६, पुरु ३ छीर ६ ।

पह सूची ( पंक्ति १६) इस प्रकार है—(१) कीमलक माहेंद्र:
 (२) महाकातारक व्यावस्ता ; (३) कीसलक मगठराज; (४) पिछपुरक महेंद्रशिरिक-कीद्रुरक स्थामिदच; (५) प्रेड-पल्लक दमन:
 (६) कोचयक विष्णुगीप; (७) आयमक्तक मीलसाज; (=) वैमे-पक हिल्लपमान; (६) पालकक दमसेन; (१०) दैवराष्ट्रक कुवर:
 (११) कैस्पलपुरक धमंजन; प्रसृति सर्व-दक्तिगापम-नाज; आदि आदि ।

नहीं थीं और न उस समय उसे पूर्वी समुद्र-तट अथवा पश्चिमी समुद्र-तट के किसी दूसरे दक्तियी राज्य से कोई मत-लव था। परलव वर्ग के सब राजाओं की परास्त करके और उदारता तथा नीतिपूर्वक बन पर विजय प्राप्त करके और सन्हें वाकाटकों की अथीनता से निकालकर और उनसे अलग करके तुरंस ही जस्दी जस्दी चलकर विहार लीट आया। वहाँ से लीटने पर उसने रुद्रदेव पर चढ़ाई की। यह रुद्रदेव भी उसी प्रकार वीरतापूर्वक लड़ा था, जिस प्रकार वीरताप्रवंक उसके उत्तरी अथीनस्थों में से प्रत्येक राजा लड़ा था और अपने इन सहायकों के साथ वह युद्ध-चेत्र में माश गया था। कदाचित उसकी सृत्यु एरन के युद्ध-चेत्र में हुई थी (देखी है १३७)।

ह १३४ क, अपने संभलपुरवाले मार्ग में समुद्रगुप्त कोसल से होकर गया था धार तब वह वहाँ से महाकातार गया था; धीर महाभारत के आधार केलापर कोलपाला युद्ध पर इम पहले यह बतला चुके हैं कि यह वहाँ प्रदेश था जो भाजकल का कांकर और बस्तर है। इसके उपरांत वह कुरालू पहुंचा था। वह भवरय ही वेगी से होता हुआ गया होगा; परंतु वेंगी के शासक का नाम

गादावरों जिले के एल्लीर नामक नगर के पास जो इसका स्थान-निर्देश दुआ है, उसके लिये देखा एपिकाफिया इंडिका, खंड ह, ए॰ ५६।

कर्लिंग की राजधानी पिष्ठपुर के शासक के नाम के बाद दिया गया है, और यह कलिंग गोदावरी जिले में था। पिष्ठपुर के इस शासक (स्वामिदत्त ) के अधिकार में महेंद्र-गिरि और कोहूर की पहाड़ी गढ़ियों के बास-पास दें। और द्धोटे प्रदेश या जिले ये जो भाज-कल के गंजाम जिले में थे। गंजाम जिले में ही कलिंगनगर (मुखलिंगम्) के पास ही कलिंग देश का एरंडवल्ली नामक कस्वाथा जिसका उल्लेख देवेंद्रवर्मान-वाले उस ताम्रलेख में भी है जो चिकाकोल के निकट सिद्धा-तम् नामक स्थान में पाया गया है (देख्रो एपि० ई०, संड १३, प्र० २१२)। यह प्रदेश अवश्य ही पिष्ठपुर के स्वामि-दल के अधीन रहा होगा और एरंडपल्ली का दमन एक "राजा" या उसी प्रकार का शासक रहा होगा, जिस प्रकार आजकत किसी जिले के अफसर या प्रधान अधिकारी हुया करते हैं। इसी के बाद कांची के शासक विष्णुगाप का नाम बाया है जो उस समय अपने वह भाई सिंहवर्म्भन् प्रथम का युवराज या अववा उसके पुत्र कोचीवाले सिंहवर्मीन द्वितीय का अभिभावक था। एरंडपरुली से कांची बहुत दूर पड़ती है। यदि हम यह मान लें कि कीची और एरंड-पल्ली दोनी मिलकर एक ही थीं और एक ही स्थान पर थीं, तभी यह कथन संगत हो सकता है। इसके उपरांत माव-मुक्त या अवमुक्त के शासक का नाम आया है। आव देश अधवा आव लोगों की राजधानी गोदावरी के पास पिठुंड

में थों। चाव और पिठुंड का नाम हाथीगुम्फावाले शिला-लेख में काया है।। इसके उपरांत वेगी के शासक का नाम भाया है और इस वेंगी प्रदेश की संसुद्रगुप्त ने पहले ही महाकातार से कुरालुकी धीर जाते समय पार किया था। यदि यह मान लिया जाय कि समुद्रगुप्त कांची गया था तो दह रास्ते में विना वेंगी के शासक का मुकावला किए किसी तरह कांची पहुँच ही नहीं सकता था। और यह इस बात का एक और प्रमाण है कि ये सभी लड़नेवाले एक ही स्थान पर एकत्र हुए थे। जैसा कि अभी ऊपर बतलाया जा चुका है, पलक्क बहा स्थान है जहाँ से आरं-भिक पछवों ने गेंट्र जिले में और वेजवादा के आस-पास कई जमीनें दान की थीं। दानपत्रों में जो "पलक्कड" शस्द आया है, वह इसी पलक्क का दूसरा रूप है। यह नगर कुष्णा नदों के कहीं पास हो आंध्र देश में था। इसके बादवाले शासक के स्थान का नाम देवराष्ट्र आया है और इससे भी यही सिद्ध होता है कि वे सब राजा लोग एक ही स्थान पर एकत्र हुए थे। चालुक्य भीम प्रथम के एक

१. एपि॰ ई॰, २॰, उह, पंक्ति ११ और वि॰ उ॰ रि॰ सा॰ का जरनल, खंड १४, ए॰ १५२।

<sup>₹.</sup> Madras Report on Epigraphy, ₹₹.₹, ¶.

तामलेख के अनुसार यह देशराष्ट्र एलमंबी कलिंग देश ( बाधुनि ह बेल्तमंतिल्ती ) का एक जिला (विषय ) याः श्रीर इस चालुन्य भीन प्रयम का एक दूसरा ताम्रतेल बेज-बादा में पाया गया था। इसी प्रकार कृत्यतपुर भी उसी प्रदेश का कोई जिला या विषय रहा है।गा, यथपि इसका नाम अभी तक और किसी लेख आदि में नहीं मिला है। कदाचित् कोमल और महाक्रोतार के शासकों को छोड़कर ये सभी सैनिक सरदार—स्वामिदत्त और विष्णुगीप सरीखे राजाओं से लेकर जिले के अधिकारियों तक जिन पर चड दीइने का कष्ट कोई विजेता न उठावेगा-सब एक साथ ती लडने के लिये इकट्रे हुए थे थीर सबने एक ही युद्धकेंत्र में खड़े होकर युद्ध किया था। उक्त सूची में नामी का जो कम दिया गया है, वह या ते। इस बात का सुबक है कि ये सब राजा और जिली के अधिकारी युद्ध-चेत्र में किस क्रम से खड़े हुए थे और या इस बात का सुचक है कि उन्होंने किस कम से आस्म-समर्पण किया था। यहाँ उनका महत्त्व शासकों के रूप में नहीं है, बर्टिक योद्धाओं श्रीर सैनिक नेताओं के रूप में है। ज्ञान पढ़ता है कि ये लोग दो मुख्य नेताओं की अधीनता में बेटे हुए थे। इनके नामों के बागे जो अंक दिए गए हैं, वे इलाहाबादवाली शिलालेख में दिए तुए उनके कम के सुचक हैं। (देखें। § १३५ ए० २६८ में पाद-टिप्पताो २ । )

8

18

- (३) क्रुरालुका मण्टराज और (६) कांची का विष्णुगोप नेतृत्व करताथा नेतृत्व करताथा
- (४) स्वामिदत्त श्रीर
- (५) एरंडपस्ती के दमन का
- (७) अवमुक्त के नीलराज,
- (८) बेंगी के हस्तिवर्गम्,
- (स) पताकक को उपसेन,
- (१०) देवराष्ट्र के कुवेर धीर
- (११) कुस्थलपुर के घनजय का |

मुख्य सेना विष्णागोप के अधीन थी जिसके पारवें में कर्लिंग सेनाएँ थीं। इस युद्ध की हम कुरालू का युद्ध कह सकते हैं। इस युद्ध के द्वारा समुद्रगुप्त ने वाकाटकों के कोसला, मेकला और बांध्र प्रति पर विजय प्राप्त की थी। समुद्रगुप्त लीटते समय भी उसी कोसलवाले मार्ग से ही धाया था, क्योंकि हरिषेश ने धीर देशों का उल्लेख नहीं किया है। यह युद्ध कीशांबीवाले युद्ध (सन् ३४४ ई०) के कुछ हो दिन बाद हुआ होगा। यह युद्ध सन् ३४५-३४६ ई० के लगभग हुआ होगा। इन कह सकते हैं कि खारवेल की वरह समुद्रगुप्त ने भी बीसत हर दूसरे वर्ष (सन् ३४४ से ३४८ ई० तक) युद्ध किए होंगे। वह वर्षा अनु के उपरांत पटने से चलता होगा और इसी वर्ष फिर लीटकर पटने क्या जाता होगा।

ई १३६, दिचा भारत से लीटने पर समुद्रगुप्त ने वाकाटकों के असलों केंद्र या उनके निवास के प्रांत पर आक्रमण
किया था जो यमुना और विदिशा के
ब्रास आयांवर्च युद्ध
बीच में था और जिसे आज-कल बुंदेलखंड कहते हैं। इस आर्थावर्च-युद्ध के कारण समुद्रगुप्त का
(आर्थावर्च कें) आटवीं शासकों पर प्रभुत्व स्थापित हो
गया था; अर्थात् वधेलखंड के विंध्य प्रांती और पूर्वी बुंदेलखंड पर उसका राज्य हो गया था। इसलिये हम कह
सकते हैं कि यह युद्ध आर्थावर्श के विंध्य प्रांती अर्थात्
बुंदेलखंड में उसके आस-पास हुआ था। पन्ना की पहाबुंदेलखंड कें उसके आस-पास हुआ था। पन्ना की पहा-

१. कीटिल्प (अ०१३०) ने कहा है कि साधारण सेना एक दिन में एक योजन (सात मोल । वहन में और सुलपूर्वक चल सकतो है; अच्छो सेना एक दिन में वेड़ पेजन और सबसे अच्छो सेना दो योजन तक चल सकती है। किन्यम ने अच्छो तरह इस बात का पता लगा लिया है कि एक योजन सात मोल का होता था। परंतु समुद्रगुप्त का अभियान अवश्य ही और भी आध्वक हुत गृति से हुआ है।गा।

प्रदेश पड़ता है। श्रीर पूर्वो मालवा की ओर से बुंदेलखंड में सहज में प्रवेश किया जा सकता है, क्योंकि गंगा की तराई से चलकर बेतवा या चंबल की पार करते हुए बुंदेलखंड में जाने के लिये पहले भी शच्छी और साफ सड़क थी और श्रव भी है। किलकिला विदिशा के प्रांत पर समुद्रगुप्त ने उसी सम-तल प्रदेश से हीकर श्राक्रमण किया होगा जो श्राज-कल श्रविकाश में खालियर राज्य में है और जिस रास्ते से मराठे हिंदुस्तान में श्राया करते थे। जान पड़ता है कि यह युद्ध एरन में हुआ था। हम जिन कारणों से इस परिगाम पर पहुँचे हैं, वे नीचे दिए जाते हैं।

हु १३५ समुद्रगुप्त ने अपने स्मृति-चिद्व वसी एरन नामक स्थान पर बनवाए थे, जी वाकाटकों के रहने के प्रदेश के परन का पुर यह बात निश्चपपूर्वक कह सकते हैं कि वह विजय करता हुआ वाकाटक प्रदेश में पहुँचा था। इसके बादबाले वाकाटक राजा पृथिवीपेश प्रथम के शासनकाल में हम देखते हैं कि बुंदेलखंड उस समय तक बाकाटकों के अधिकार में था। परन के ठीक दिच्या में भी और पूर्व में भी कई प्रजातंत्र राज्य थे (देखो है १४५)। एरन पर समुद्रगुप्त प्रत्यच कप से तो शासन करता ही नहीं था, लेकिन फिर भी वहाँ उसने विष्णु का जो मंदिर बनवाया था, उससे कई बातों का पता चलता है। एरनवाले शिलालेख से पता

चलता है कि उस समय तक समुद्रगुप्त ने "महाराजाधिराज" को उपाधि नहीं प्रहमा की थी और उसमें उसको निश्चित वंशा-बली भी नहीं दी है। परंतु उसकी २१वीं से २६वीं पंक्ति में जो छठा और सातवां रते। इति दिया गया है, उससे पता चलता है कि वहाँ पर समुद्रगुप्त ने एक सैनिक विजय के उपरांत युद्ध का वैसा हो स्मृति-चिद्ध बनवाया या, जैसा आगे चलकर उसके पाते ने भीतरी नामक स्थान में वनवाया था। यह अभिलेख इलाहाबादवाले स्तंभ के अभिलेख से पहले का है। इस शिक्षालेख में "पंतक" शब्द पर सास जार दिया गया है और कहा गया है कि सभी राजा (पार्थिक-गग्रस् सकतः ) पराजित हुए वे और राज्याधिकार से वंचित हो गए थे, और यह भी कहा गया है कि वहाँ राजा समुद्र-गुप्त का "समिषेक" हुआ था। उसमें समुद्रगुप्त का इस प्रकार वर्ग्यन किया गया है कि उसकी शक्ति का कोई सामना नहीं कर सकता था-वत ''प्रप्रतिवार्यवीर्यः' हो गया था बीर उसकी यही उपाधि बागे चलकर उसके सिक्कों पर ब्यंकित होने लगी थी। २१वीं पंक्ति में उसकी सैनिक बोग्यता का विशेष रूप से वर्णन किया गया है और कहा गया है कि उसके शत्रु निद्रित रहने की अवस्था में भी मारे भय के चैकि उठते थे। अपनी कीर्त्ति के चिद्र स्वरूप उसने एक शिलान्यास किया था (पंक्ति २६); और जान पड़ता है कि यह उसी विष्णु के मंदिर का शिलान्यास होगा, जी

सभी तक वर्तमान है। उस मंदिर में स्तंभों और कारिक्स के मध्यवाले स्थान में अंत्येष्टि किया का एक चित्र अंकित है, और मंदिरों में साधारतात: ऐसे चित्र नहीं अंकित हुआ करते। जान पड़ता है कि यह उस समय का दृश्य है, जब कि वाकादक राजा पराजित होकर युद्ध-चेत्र में निहत हुआ था और उसका शब-दाह हुआ था। उसी दिन से वह नगर प्रत्यच रूप से गुप्त सम्राट् के अधिकार में आ गया वा और उसकी व्यक्तिगत संपत्ति बन गया था, क्योंकि उसे "स्वभोग-नगर" कहा गया है और इसका यही अभिप्राय होता है।

ई १६८ एरन एक धोर तो बुंदेलखंड के प्रवेश-द्वार
पर धीर दूसरी धोर सालवा के प्रवेश-द्वार पर भियत है।

एरन एक प्राकृतिक पूर्वी मालवा भी और पश्चिमी नालवा
बुद्ध-सेव था भी तात्पर्य यह कि सारा मालवा,
प्रजातंत्रों के अधिकार में या, जिन्होंने विना लड़े-भिड़े ही
समुद्रगुप्त के हाथ आत्म-समर्पता कर दिया था। यह स्थान
पहले से ही सैनिक कार्यों के लिये बहुत महत्त्व का था; थीर
यहाँ एक प्राचीन गढ़ भी था और इसके आगे एक बहुत
बहुत सेदान था। मानों प्रकृति ने पहले से ही यहाँ एक
बहुत सच्छा युद्ध-सेव बना रखा था। जान पढ़ता है कि

१. ब्रारकियालाजिकल सर्वे रिपोर्ट, संह १०, ५० ८५ ।

इसी स्थान पर समुद्रगुप्त ने वाकाटक राजा के साथ युद्ध किया था। परवर्ती गुप्त काल में भी यहां एक और युद्ध हुआ था; क्योंकि यहां एक गुप्त सेनापति (गोपराज) का एक और स्पृति-चिद्ध मिलता है, जिसने हुखों के समय यहाँ लड़कर अपने प्राथ दिए थे और यहाँ उसकी पतित्रता पत्नी ने पूर्ण क्ष्य से सद्दगमन करके उसकी चिता पर आरे।हथा किया था।

ह १३-६ रहदेव युद्धचेत्र में समुद्रगुप्त से परास्त हुआ था और मारा गया था। समुद्रगुप्त के शिलालेख में जितने राजाओं के नाम आए हैं, उनमें एक बद्देव यह रह ही ऐसा राजा है जिसके नाम के अंत में "देव" शब्द मिलता है; और हम यह मान सकते हैं कि रह के नाम के साथ यह "देव" शब्द जान-बूक्तकर जोड़ा गया था। उस समय रहसेन भारत में सबसे बड़ा राजा था और वह अपने उस प्र-पिता का उत्तराधिकारी हुआ था जो मारे भारतवर्ष का एक वास्तविक सम्राट् रह चुका था। रहसेन के नाम के अंत में जो 'सेन' शब्द है, वह वास्तव में नाम का कोई अंश नहीं है। जैसा कि हम ऊपर बतला चुके हैं, यह "सेन" शब्द कभी तो नाम के अंत में जोड़ दिया जाता था।

१. प्लोट इत Gupta Inscriptions, ए॰ ६२।

इदाहरण के लिये हम नेपाल के शिलालेख ले सकते हैं
जिनमें लिच्छवी राजा वसंवसंन का नाम कहाँ तो वसंवसंन
दिया है और कहीं वसंतदेव दिया है। "देव" शब्द अधिक
महत्त्वस्चक है और इससे पूर्ण राजकीय पद का बोध होता
है। ऊपर हमने जी बंशावली दी है, उसमें कहा गया है
कि कहदेव ने सन् ३४४ ई० में राज्याराहण किया था; भीर
समुद्रगुप्त की विजयी के संबंध में सभी लोगों का यह पक
मत है कि वे सन् ३४४ ई० से ३५० ई० तक हुई थीं।
इस प्रकार यह सिद्ध हो जाता है कि शिलालेखवाला कहदेव
वही कहसेन प्रथम ही है (देखों § ६४)।

अविषयं के राजा समुद्रगुप्त से परास्त हुए थे, उनकी

नामावली इस प्रकार है-

रुद्रदेव, मतिल, नागदत्त, चंद्रवर्ग्मन, गण्यति-नाग, नाग-

सेन, अच्युतनेदी और बलवर्मान) ।

यह सुची दो भागों में विभक्त हो सकती है। (१) इनमें से पहले भाग में गगापित नाग से बलवर्स्मन तक वन राजाओं के नाम हैं जो पहले कार्यावर्त युद्ध में परास्त हुए थे। इतमें से पहले तीन राजा तो कीशांबी में मारे गए थे और श्रीतम राजा बलवर्स्मन वस समय पाटलिपुत्र का शासक रहा

१, प्रतीर इत Gupta Inscriptions, १० १२ /

होगा जिस समय समुद्रगुप्त की सेना ने उस पर अधिकार किया था और जिसका उल्लेश सातवें श्लोक में विना नाम के ही हुआ है। यदि यही बात है। तो हम कह सकते हैं कि करुयागा-वर्म्भम् का ही दूसरा या श्राभिषेक-नाम बलवर्म्भन् रहा होगा। श्रीर इसी लिये हम यह भी कह सकते हैं कि इसरे वर्गया विभाग में उन राजाओं धीर शासकों के नाम है, जो इसरे युद्ध में परास्त हुए थे अथवा इसरे युद्ध के बाद भी जुछ दिनों तक जो और छोटे-मोटे युद्ध होते रहे होंगे, उन्हों में वे परास्त हुए होंगे। इनमें से नागदत्त वही हो सकता है जो महाराज महेश्वर नाग का पिता था। यह महेश्वर एक नाग उप-राज या जिसकी एक मोहर लाहीर में पाई गई थी। उस मोहर पर एक नाग वा सर्प का लोळन अथवा चिद्र अंकित है और फ्लीट ने अपने Gupta Inscriptions में इनका संपादन किया है। इस पर को लिपि से पता चलता है कि यह मोहर ईसवी चैाथी शताब्दों की है (Gupta Inscriptions, पूर्व २०३)। मतिल बुलंदशहर जिले में शासन करता या जहाँ एक

इस बात की बहुत कुछ संभावना जान पहती है कि इसके कुछ हो दिन बाद समुद्रगुत का मधुरा के पश्चिम अुध देश में और वहाँ से नालंघर तक एक दूसरा अभियान भी हुआ था।

दूसरे नाग लांछन से युक्त उसकी में। हर मिली हैं। हम यह नहीं जानते कि समुद्रगुप्त के शिलालेख में जिस चंद्रवर्मन का उल्लेख है, वह कीन है; परंतु हम इतना अवस्य जानते हैं कि सन् २४० ई० के लगभग जालंधर दीखाव के सिंहपुर नामक स्थान में सामंतों का एक यादव-वंश अवस्य स्थापित हुआ था (देखा ६६ ७८ और ८०)। यह वंश अवस्य ही बाकाटकी का सामंत रहा होगा। उनके नामों के अंत में "वर्मन्" शब्द रहता था। यथिप सिंहपुर के शासकों की सुची में हमें "चंद्रवर्मन्" नाम नहीं मिलता, परंतु किर भी यह संभव है कि वह कोई नवयुवक बीर रहा होगा और रुद्रसेन की ओर से लड़ने के लिये युद्धचंत्र में आया होगा। अथवा यह चंद्रवर्मन् उसी वंश के राजा का दूसरा

१. इंडियन एटोक्वेरी, सह १८, ए० २८६ । यह नाग श्रांचपाल का चिह्न है । इसमें एक शल और एक सर्प है । सर्प की आकृति गोल है और उसके शरीर से आमा निकल रहा है । दुगांदेवों के एक स्थान में शंखपाल का इस प्रकार वर्षान मिलता है—दादोचीयांतु-वर्षामा । यह शंखपाल देवी के हाथों में कंक्या के रूप में स्वता है ।

विसेंट स्मिथ में एक बार कहा था कि समुद्रगुप्त के शिलालेख-बाला चंद्रवर्म्मन सुरानियाबाले शिलालेख ( रा० ए० से।० का जरमल. १८६७, ए० ८०६ ) बाला चंद्रवर्म्मन ही है। परत सुरानियाबाले शिलालेख की लिपि ( प्रिकिट १०, खंड १३, ए० १६३ ) बहुत पर-बर्ती काल की है।

नाम भी हो सकता है। छठा राजा जो समुद्रगुप का सम-कालीन रहा होगा और जिसका नाम बृद्धवर्म्सन दिया गया है, उसका उल्लेख लक्खा-मंडनवाले शिलालेख ( एपि) इं०, खंड १, पू० १३ के साववें श्लीक ) में "चंद्र" के नाम से मिलता है। चंद्रवर्म्मन् इलाहाबादवाले शिलालेख के अनुसार नागदत्त का पढ़ोसी था थीर यह मधुरा से और आगे के प्रदेश का शासक रहा होगा, जिसके उत्तराधिकारी को मोहर लाहीर में पाई गई है। श्राहिच्छन और मधुरा के बीच में नागदत्त के लिये कोई स्थान नहीं है। सकता। जो वर्गीकरण्- रुद्रदेव-मतिल-नागदत्त-चंद्रवर्मन् - किया गया है वह भीगोलिक कम से है। कद्रदेव के राज्य के ठीक बाद मतिल का राज्य पहता था और नागदत्त का राज्य उससे थीर झारो पश्चिम में या। श्रीर चंद्रवर्मन का राज्य ते। उससे भी आगे पूर्वी पंजाब में था।

§ १४० क. अब प्रश्न यह है कि क्या ये तोनों शासक एक हो युद्ध में रुद्रदेव की ओर से लड़े थे या अलग अलग लड़े थे। नागदत्त और चंद्रवर्मन कभी रुद्रसेन के पड़ोस में ता थे ही नहीं, हाँ भारतीय इतिहास से हमें इस बात का पता अवस्य लगता है कि राजा और उनके साथी लोग बहुत दूर दूर से चलकर युद्ध करने के लिये जाते थे। अतः, जैसी कि हम आशा कर सकते हैं, यदि हम यह समझें कि ये तीनों सामंत एक हो युद्ध में रुद्रदेव के साथ मिलकर

धीर उसकी धार से लड़े थे, ता यह कीई बहुत बड़ी या असंभव बात नहीं है। यह अवश्य ही समुद्रगुप्त का सबसे बड़ा युद्ध रहा होगा, क्योंकि उसने लिखा है कि इन राजाओं के साथ द्वानेवाले इस युद्ध के उपरांत समस्य आटविक राजा मेरे सेवक हो गए थे। और इसका अर्थ यहाँ होता है कि बुंदेलखंड धीर व्येलखंड के मभी शासक इस युद्ध में सन्मि-लित हुए थे; धीर जब ग्रम सम्राट् का पतन हो गया, तब दन लागों ने समुद्रगुप्त की अधीनता स्वीकृत कर ली। परंतु दोनी पश्चिमी राजाओं या शासकी के संबंध में अधिक संमावना इसी बात की जान पड़ती है कि उनके साथ बाद में मधुरा के पश्चिम में एक दूसरा ही युद्ध हुआ था। पुराशों (बायू पुराख और बद्यांड पुराख) में रुद्रसेन की मृत्यु के समन के समुद्रगुप्त के साम्राज्य का जो वर्णन दिया गया है (देखी ५१२६), उसमें पंजाब का नाम नहीं भाषा है: और इससे भी यहाँ सुचित होता है कि पश्चिमी भारत में एक दूसरा युद्ध हुआ था। श्रीर इस प्रकार बहुत कुछ संभावना इसी बात की जान पढ़तो है कि साल दो साल बाद आयोंक्त में एक तीसरा युद्ध भी हुआ था।

§ १४१. वाकाटक साम्राज्य पर समुद्रगुप्त में जो दूसरी चढ़ाई की थी, वह वास्तव में प्रथम आर्थावर्त्त-युद्ध का कमा-गत थेश ही था। ये तीनों बढ़े युद्ध वास्तव में एक ऐसे बड़े युद्ध के भेश थे जो कुछ दिनों तक चलता रहा था। इसलिये यह सारा सैनिक कार्य बहुत जल्दी जल्दी किया गया है। । इसमें समुद्रगुप्त की भीर से जो सैन्य-संचालन हुआ या, बह इतना पूर्ण था कि उसमें समुद्रगुप्त की कभी कहीं पराजित नहीं है। ना पड़ा था और न कहीं ठकना ही पढ़ा था; इसलिये ये सारी लड़ाइयाँ तीन ही वर्षों के सैन्य-संचालन-काल [ उन दिनी युद्ध भक्तूबर (विजया दशमी) से आरंभ ही कर अप्रैल तक ही होते थे ] में समाप्त ही गई होगी। कपर इमने जी काल-कम निश्चित किया है, उसे देखते हुए यह कहा जा सकता है कि पहला आर्यावर्ष-युद्ध सन् ३४४-३४५ ई० में हुआ होगा, हुनरा सन् ३४८ था ३५० ई० में हुआ होगा।

१४, चीमा गांत के शासकों ख़ार हिंदू मजातंत्रों का अधीनता स्वीकृत करना, उनका पौरा-णिक वर्णन और द्वीपस्य भारत का अधीनता स्वीकृत करना

अर्थनिता स्वीकृत करना

\$ १४२ जब तीसरा आर्थावर्त्त-युद्ध समाप्त हो गया
और नागदत्त तथा चंद्रवर्णन का पतन हो गया, तब समुद्रसीमा पात के राज्य

यह बात इलाहाबादवाले शिलालेख

(पं० २२) में साफ तीर पर लिखी हुई है। सीमा प्रांत में
केवल पाँच शुख्य राज्य थे और वे सभी उसके साम्राज्य के

अंतर्गत का गए थे। (१) समतट, (२) डवाक, (३) काम-हप (४) नेपाल और (५) कर्नुपर ने साम्राज्य के सभी कर चुका दिए थे और इन सब राज्यों के राजा स्वयं धाकर समुद्रगुप्त की सेवा में उपस्थित हुए थे। सीमा प्रांत के इन राजाओं के राज्य गंगा नदी के मुहाने से आरंभ होते हैं और लुशाई-मणिपुर-भामाम र से दोते हुए बराबर हिमालय पर्वत तक पहुँचते हैं. थीर इस बीच में वे सभी प्रदेश भा जाते हैं जिन्हें हम लोग बाजकल मूटान, सिकम धीर नेपाल कहते हैं, और तब वहाँ से होते हुए शिमले की पहाड़ियों बीर कांगड़े। कर्त पुर ) तक अर्थात् बंगाल के उत्तर में पड़नेवाली पहाड़ियों (पैंड़ि), संयुक्त प्रांत और पूर्वी पंताब ( मादक देश ) तक इनका विस्तार का पहुँचता है । समुद्र-गुप्र के साम्राज्य में जो कर पुर भी सन्मिलित है। गया वा उसका अर्थ यही है कि तीसरे आर्यावर्त-युद्ध के परिणाम-स्वरूप पूर्वी पंजाब भी उसके साम्राज्य में सम्मिलित हो। गया द्या। कदाचिन् भागवत पुरागः से भी यही भाशय निकाला ना सकता है; क्योंकि उसमें स्वतंत्र प्रजातंत्री राज्यों की जो

t. इलाहाबादवाले स्तंभ का शिलालेख, पंक्ति २२, Gupta Inscriptions, ए० = ।

२. कर्नन गेरिनी द्वारा संपादित Ptolemy ( ए॰ ५५-६१ ) में कहा गया है कि उन दिनों उत्तरी बरमा के दबक कहते थे।

सूची दी है, उसमें मद्रक राज्य का नाम नहीं है (देखी § १४६ )। इसके बादवाले शासन-काल में हम देखते हैं कि गुप्त संवत ८३ (सन ४०३ ई०) में गुप्त संवत का प्रचार शोरकोट (पुराना शिवपुर) तक हो गया बा, जी चनाव नदी के पूर्वी तट के पास था। नेपाल का नया लिच्छवी राजा जयदेव प्रथम समुद्रगुप्त का रिश्वेदार होता वा; और उसके अधीनता स्वीकृत करने का यह अर्थ होता है कि भारतवर्ष की क्यार हिमालय में जितने राक्य थे, उन सबने अधीनता स्वीकृत कर ली थी। नेपाल में अयदेव प्रथम के शासन-काल में गुप्त संवत् का प्रचार हुआ। धार । जान पड़ता है कि जयदेव प्रथम के साथ संबंध होने के कारमा ही उसके पार्वत्य प्रदेश पर चढ़ाई नहीं की गई थीं। बह भी जान पड़ता है कि आगे चलकर समुद्रगुप्त ने समतट को भी अपने चंपाबाले प्रांत में मिला लिया या, क्योंकि इससे उसके साम्राज्य की प्राकृतिक सीमा समुद्र तक जा पहुँचती थीं, और उड़ोसा तथा कलिंग का शासन करने के लिये थीर द्वीपस्य भारत के साथ समुद्री ज्यापार की व्यवस्था करने के लिये (देखें। § १५०) यह ग्रावश्यक या कि समुद्र तक सहज में पहुँच ही सके।

१. एपिमाफिया इंडिका, खंड १६, ए० १५ ।

२. फ्लीट इत Clupta Inscriptions की प्रस्तायना, पुरु १३५। इंडियन एंटीक्वेरी, संड १४, ए० ३४५ (३५०)।

§ १४३, हमें यहाँ इस बात का प्यान रखना चाहिए कि समुद्रगुप्त का साम्राज्य काँगड़े तक ही या और उसमें कारमीर तथा देव- कारमीर तथा उसके नीचे का समतल पुत्र वर्ग और अनका मैदान सम्मिलित नहीं था। यह बात अर्थानता स्वीकृत करना भागवत से स्पष्ट हो जाती है, जिसका मूल वाठ उस समय से पहले हो पूरा तैयार हो चुका था, जब कि दैवपुत्र वर्ग ने अधोनता स्वीकृत की थी। भागवत में इस बर्ग के संबंध में कहा गया है कि यह दमन किए जाने के योग्य है। इलाहाबादवाले शिलालेख की २३वीं पंक्ति में कहा गया है कि समुद्रगुप्त की प्रशांत की चिं सारे देश में फैल गई थी: और यह भी कहा गया है कि उसने ऐसे अनेक राजवंशों की फिर से राज्य प्रदान किया था, जिनका पतन हो चुका या और जो राज्याधिकार से वंचित हो चुके थे। और इस शांतिवाली नीति का तुरंत ही यह परिणाम भी बतलाया गया है कि दैवपुत्र शाही-शाहानुशाही शक-मुरुंडों ने भी अधीनता स्वीकृत कर ली थी; भीर इस प्रकार उत्तर-परिचमी प्रदेश और काश्मीर भी साम्राज्य के श्चंतर्गत का गया था। यह वही राज्य था जिसे भागवत श्रीर विष्णुपुराय में म्लेच्छ-राज्य कहा गया है। शाहा-नुशाही ने स्वयं समुद्रगुप्त की सेवा में उपस्थित होकर संधीन-ता स्वीकृत की थी, क्योंकि इलाहाबादवाले शिलालेख में यह बतलाया गया है कि दैवपुत्र वर्ग ने और दूसरे राजाओं

ने किस रूप में अधीनता स्वीकृत की थी; और जिस कम सं अधीनता स्वीकृत करनेवालों के नाम गिनाए गए हैं, उससे सिद्ध होता है कि शाहानुशाही ने स्वयं ही समुद्रगुप्त की सेवा में वपस्थित होकर अधीनता स्वीकृत की थी। इस वर्ग में सबसे पहला नाम दैवपुत्र शाही-शाहानुशाही का ही है। इनमें से दैवपुत्र और शाही से दोनों ही शब्द शाहानुशाहों के विशेषण हैं और इन विशेषणों की सावश्यक-ता कदाचित यह दिखलाने के लिये हुई होगी कि यह शाहानुशाही कुशन समाट् है और वह सासानी सम्राट् नहीं है जी उस समय गुप्त साम्राज्य का विलकुल पड़ीसी था। अधीनता स्वीकृत करने का पहला प्रकार ते। स्वयं सेवा में उपस्थित होना या जिसे 'आत्म-निवेदन' कहते थे; और दूसरे प्रकार में दे। बातें होती थीं। या ते। अवि-बाहिता खियाँ सेवा में भेंट-स्वरूप भेजी जाती थीं जिसे ''डपायन'' कहते वे भीर या अपनी कन्याओं का विवाह उस राजा या सम्राट्के साथ कर दिया जाता था जिसकी अधीनता स्वीकृत की जाती थी और इसे "कन्या-दान" कहते थे। अधीनता स्वीकृत करने का तीसरा प्रकार "याचना" कहलाता था भीर इसमें दे। बातें होती थीं। इस याचना में यह कहा जाता या कि हमें अपने राज्य में गरुड्थ्यजवाले सिक्के प्रचलित करने की बाह्मा दी जाय; अथवा हमें अपने देश में शासन करने का अधिकार दिया जाय। इसे "गरु-

रमदंक स्व-विषय-मुक्ति-शासन-याचना" कहते थे। इसी के दी जिलाम थे। एक में ता गरुड्ण्यजवाले सिक्की ( गरुत्स-र्दक भुक्ति ) का व्यवहार करने की प्रार्थना (शासन-याचना) को जातो थी: और दूसरा रूप यह या कि अपने राज्य के शासन (स्व-विषय-भुक्ति) के अधिकार की याचना की जाती थी। परिचमी पंजाब के कुरान सधीनस्थ राजामी के पालद अथवा शालद और शाक सिक्कों से हमें पता चलता है कि उन राजाओं ने भपने यहाँ गुप्त सिक्के प्रचलित कर दिए थे। वे अपने सिक्कों पर समुद्रगुप्त की मूर्चि और नाम अंकित कराते थे: और यह प्रया चंद्रगुप्त द्वितीय के शासन-काल तक प्रचलित थी; क्योंकि हम देखते हैं कि उस समय तक कुशन राजाओं के सिक्कों पर उसकी मूर्ति और नाम अंकित होता था। इन सुप्त राजाओं की पहचान क संबंध में कीई संदेश नहीं हो सकता; क्योंकि उन सिक्की पर राजाओं की जी मूर्तियाँ दी गई हैं, उनमें वे कुंडल पहने हुए हैं: और कुशन राजा लोग कभी कुंडलों का व्यवहार नहीं करते थे। मुद्राशास्त्र के ज्ञाता पहले ही कह चुके हैं कि ये सिक्के गुप्त-सिक्कों से मिलते-जुलते हैं। कन्यादान (दान और उपायन में बहुत बड़ा अंतर है) शब्द का

१. वि. उ. रि. सा. का जरनल, मंद १८, ए. २०८-२०६।

२. उक्त बरनल, खंड १८, ५० २०८-२०६ ।

प्रयोग कुशन सम्राट् के लिये हो किया गया है, क्योंकि उन दिनों यह प्रया थी, बल्कि यो कहना चाहिए कि नियम ही या कि नव कोई बहुत बड़ा प्रतिद्वंद्वो शासक अपने विजेवा के सामने सिर सुकाता था, तब वह इसके साथ अपनी कम्या का विवाह कर देशा था।

६ १४४, उस समय सामानी सम्राट् शापुर द्वितीय (सन् ३१०-३७-६ ई०) या जो कुशन राजा का स्वामी सासानी सम्राट और या । उस समय कुशन लोग अफगा-कुरानी का अधीनता निस्तान से "कुशानी-सासानी" सिक्के स्वीकृत करना ढालकर प्रचलित किया करते थे जा ंशब्धानना शब्धां कहलाते थें। कुरान राजा की सासानी सम्राट्का जो संरच्या प्राप्त या और उसके साथ उसका जी पनिष्ठ संबंध था, उसके कारण कुशनी के भारतीय प्रदेशी का (जो सिंधु-नद के पूर्व में पड़ते थे) गुप्त सम्राट्द्वारा धपने साम्राव्य में मिला लिए जाने में किसी प्रकार की बाधा नहीं हो सकती थी। कारमीर, रावलपिंडी और पेशावर तक कुशन संघीनस्य राजा लीग गुप्त साम्राज्य के सिक्के अपने यहाँ प्रचलित करके भारतीय साम्राज्य में आ मिले ये। कुशन शाहानुशाही ने जो सात्म-निवेदन किया

t. विसेट स्मिम इत Catalogue of Coins in the Indian Museum. पुरु हरें।

बा, इसके कारण समुद्रगृप्त की उस पर आक्रमण करने का विचार छोड़ देना पड़ा था। परंतु शत्रु ऐसी अवस्था में छोड़ दिया गया था कि वह भारी उत्पात खड़ा कर सकता बा: क्योंकि आगे चलकर हम देखते हैं कि समुद्रगुप्त की मृत्यु के बोड़े हो दिन बाद शकाधिपति ने विद्रोह खड़ा कर दिया घा; और यह विद्रोह संभवत: सासानी सम्राट् शापुर द्वितीय की सहायता से खड़ा किया गया था। समुद्रगुप्त के समय में जो कुशन-राजकुमारी भेंट करने का कलंक कुशनों की अपने सिर लेना पड़ा या, उसका बदला चुकाने के लिखे अब गुप्तों से कहा गया या कि तुम अवदेवी की हमारे सपुर्द कर दो: और इसी के परिणाम-स्वरूप चंद्रगुप्त द्वितीय को मस्य तक चढ़ जाने की जावश्यकता हुई थी, जिससे कुशन-राजा बीर कुरान-शक्ति का सदा के लिये पूरा पूरा नाश हो गया था: और यह बल्ख कुशनों का सबसे दूर का निवास-स्थान और केंद्र था।

६ १४५ मालवीं, आर्युनायनीं, वीधेवी, माहकीं, आभीरों, प्रार्जुनीं, सहसानीकी, काकों, खर्परिकी तथा अन्यान्य समाजों के प्रजातंत्रों के संबंध प्रजातंत्र और समुद्रगुप्त में डा० विसेंट स्मिय का यह विचार या कि ये सब प्रजातंत्र समुद्रगुप्त के साम्राज्य की सीमाओं

र. वि॰ उ॰ रि॰ से।॰ का जरनल, खंड १८, प्र॰ २६ और उससे आगे।

पर थे। परंतु उनका यह मत भ्रमपूर्ण था और ये प्रजातंत्र समुद्रगुप्त के साम्राज्य की सीमाओं पर नहीं थे, क्योंकि पंक्ति २२ (इलाहाबादवाले स्तम्भ का शिला-लेख) में, जहाँ सीमाओं पर के राजाओं का उल्लेख है, वहाँ स्पष्ट रूप से उक्त प्रजातंत्र इस वर्ग से प्रलग रखे गए हैं। ये सब साम्राज्य के धंतर्भुक्त राज्य वे और साम्राज्य के सब प्रकार के कर देने और उसकी समस्त बाजाओं का पालन करने का वचन देकर ये सब प्रजातंत्र गुप्त-साम्राज्य के क्षंग वन गए वे और उसके अंदर का गए वे। अर्था-नस्य और करद प्रजातंत्रों के जो नाम गिनाए गए हैं. डनमें उनकी भागोलिक स्थिति का ध्यान रखा गया है और उसमें भीगोलिक योजना देखने में आवी है। गुप्तों के प्रत्यत्त राज्य-चेत्र प्रर्थात् मथुरा से आरंभ करके मालवों, आर्युनायनों, यौधेयों और माद्रकों के नाम गिनाए गए हैं। इनमें से पहला राज्य मालव है। नागर या कर्कोट-नागर नामक स्थान, जो साज-कल के जयपुर राज्य में स्थित है, उन दिनों मालवों का केंद्र या और वहीं उनकी राजधानी थीं, जहाँ मालवों के हजारों प्रजातंत्र सिक्के पाए गए हैं (देखे। § ४२-४६); और उनके संबंध में कहा गया है कि वे सिक्के वहाँ उतनी ही अधिकता से पाए गए थे जितनी अधिकता से "समुद्र-तट पर बोंधे पाए जाते हैं।" भागवत में इन लोगों को अर्थुद-मालव कहा गया है और विषयु

पुराया में जनका स्थान राजपुताने ( मरुमूमि ) में बवलाया
गया है। इस प्रकार यह बात निश्चित है कि वे लोग
राजपूताने में आबू पर्वत से लेकर जयपुर तक रहते थे।
इस प्रदेश को जो 'मारवाइ'' कहते हैं, वह जान पड़ता है
कि इन्हों मालबों के निवास-स्थान होने के कारण कहते हैं'।
इसके दिच्या में नागों का प्रदेश या और मालबों के सिक्के
नाग-सिक्कों से बहुत मिलते-जुलते हैं'। इसके ठोक उत्तर में
यीधेय लोग थे और उनका विस्तार भरतपुर ( जहाँ विजयगड़
नामक स्थान में समुद्रगुप्त के समय से भी पहले का एक
प्रजातंत्री शिलालेख पाया गया है ) से लेकर सवलज नदी
के ठेठ निम्न भाग में बहावलपुर राज्य की सीमा तक था
जहाँ ''जोहियाबार'' नाम अब तक यीधेयों से अपना संबंध

१. जिसे इम लोग "मारवाइ" कहते हैं, उसे पंजाब में मालवाइ कहते हैं। राजपुताना में "इ" का भी उच्चारण उसी प्रकार होता है, जिस प्रकार दिल्लों भारत में होता है। मालव = माडव + बादक भी मारवाइ ही होगा। "वाट" शब्द का जो "वार" रूप हो जाता है और जिसका अर्थ "विभाग" होता है, इसके लिये देखों (अब स्व॰ राम पहाइर ) हीरालाल कृत Inscriptions of C. P., १० २४ और ८० तथा प्रिंग हैं, संड ८, १० २८५। बादक और पाटक दोनों ही शब्द मीगोलिक नामों के साथ विभाग के अर्थ में प्रमुक्त होते हैं।

२. देखे। रैप्सन-इत Indian Coins, विमाग ५१ और विक स्मिथ-इत Coins of Indian Musuem, १०१६२।

सिद्ध करता है। सहदासन् (सन् १५० ई० की लगभग) के समय भी यह सबसे बड़ा प्रजातंत्री राज्य था। उस समय यीधेय लोग उसके पड़ोसी थे और निम्न संघ तक पहुँचे हुए थे। मालव और यीधेय राज्यों के मध्य में आर्युनायनों का एक छोटा सा राज्य या जिनके ठीक स्थान का तो अभी तक पता नहीं चला है, परंतु फिर भी उनके सिक्कों से सृचित होता है कि वे लोग अलवर और भागरा के पास ही रहते थे। माहक लोग यीधेयों के ठीक उत्तर में रहते थे थीर उनका विस्तार हिमालय के निम्न भाग तक था। भेलम कीर रावी के बीच का मैदान ही सद देश था। और कभी कभी व्यास नदी तक का प्रदेश भी मह देश के अंतर्गत हो माना जाता था । ज्यास धीर वसुना के मध्यवाले प्रदेश में वाकाटकों के सामंत सिंहपुर के बन्मन और नाग राजा नागदत्त के प्रदेश थे। समुद्रगुप्त के शिलालेख में प्रजातंत्री का जो दूसरा वर्ग है, उसमें आभीर, प्रार्जुन, सहसानीक, काक ग्रीर खर्परिक लोगों के नाम दिए गए हैं। से पहले इनमें से कोई प्रजातंत्र अपने स्वतंत्र सिक्के नहीं चलावा था; श्रीर इसका सीधा-साथा कारण यही था कि वे माधाता (माहिस्मती) में रहनेवाले पश्चिमी मालवा के वाकाटक-गवर्नर के थ्रीर पद्मावती के नागों के अधीन

१. ब्रारकियालों जिनल सर्वे रिपोर्ट, ख० २, १० १४ ।

रायल एशियाटिक सांसाइटी का तस्त्रल, सन् १८६७, ६० ६० ।

थे। बास्तव में गणपति नाग धारा का अधीखर (धाराधीश) कहलावा था। हम यह भी जानते हैं कि सहसानीक धीर काक लोग मिलसा के आस-पास रहते थे। मिलसा से प्राय: बीच मील की दूरी पर आज-कल जो काकपुर नामक स्थान है, वहीं प्राचीन काल में काक लेगा रहते थे।। और साँची की पहाड़ी काकनाड कहलाती थी। चंद्रगुप्त द्वितीय के समय एक सहसानीक महाराज ने, जो कदाचित् सहस्रानीकी का प्रजातंत्री मेवा और प्रधान था, उदयगिरि की चट्टानों पर चंद्रगुष्त-संदिर बनवाया था। आभीरों के सेवंध में हमें भागवत से बहुत सहायता मिलतो है। भाग-वत में कहा गया है कि आभीर लोग सीराष्ट्र धीर आवंत शासक (सीराष्ट्रवावन्त्यवाभीरा:) थे। बीर विष्णुपुराग में भी कहा गया है कि आभीरी का सीराष्ट्र और अवंती प्रांती पर अधिकार था। बाकाटक इतिहास से हमें यह भी ज्ञात है कि पश्चिमी मालवा में पुष्यमित्र लोग और दो ऐसे दूसरे प्रजातंत्री लोग रहते थे, जिनके नाम के संत में "मित्र" शब्द था। ये ब्राभीर प्रजातंत्र थे, सीर भागे चलकर गुप्त-इतिहास में हम देखते हैं कि उनके स्थान पर मैत्रक लोग का गए थे, जिनमें एकतंत्री शासन प्रचलित था। आभीरी से आरंभ होनेवाला और खर्परिकी से

विद्वार और उद्योगा रिसर्च नेत्रसाइटी का अरमल, खंड १८, पु० २१३।

समाप्त होनेवाला यह वर्ग काठियावाड़ ध्रीर गुजरात से भारंभ होकर दसीह तक अर्थात् मालव-प्रजातंत्र के नीचे और बाकाटक-राज्य के ऊपर एक सीधी रेखा में था। पेरिप्तस के समय में चाभीर लोग गुजरात में रहते हैं: थीर डा० बिं० स्मिष ने जो बुंदेलखंड में उनका स्थान निश्चित किया है (रा० ए० सें।० का जरनस, १८-४७, पृ० ३०) वह किसी तरह ठीक और न्याय-संगत नहीं हो सकता। डा० स्मिय ने यह निश्चय इसी लिये किया था कि उनके समय में लोगों में यह श्रमपूर्ण विचार फैला हुआ था कि काठियावाड़ और गुजरात पर उन दिनी पश्चिमी जन्नप राज्य करते थे। परंतु पुराखों से भी और समुद्रगुप्त के शिलालेख से भी यही सिद्ध होता है कि काठियाबाड़ अयवा गुजरात में चत्रपों का राज्य नहीं था। काठियाबाड़ पर से पश्चिमी चत्रपों का अधिकार नाग-वाकाटक काल में ही वडा दिया गया था। इस विषय पर पुरावों से बहुत कुछ प्रकाश पड़ता है।

है १४६ भागवत में कहा गया है कि सुराष्ट्र और अवंती के आभोर और अरावली के श्रूर तथा मालव लोग परिशिक्ष प्रमाण अपना स्वतंत्र प्रजातंत्र रखते थे। उनके शासक "जनाधिपः" कहे गए हैं, जिसका अर्थ होता है—जन या जनता के (अर्थीत प्रजानंत्र) शासक। भागवत में माहकों का उल्लेख नहीं है।

जान पहला है कि धार्यावर्त-युद्धों के परिणाम-स्वरूप माद्रक लोग समुद्रगुप्त के साम्राज्य में सन्मिलित हो गए थे; धीर जब प्रजातंत्रों का बाबीश्वर परास्त हो गया था तब उनमें से सबसे पहले साहकों ने ही गुप्त-सम्राट् की अधीनता स्वीकृत की थीं। भागवत के शूर वही प्रसिद्ध यीधेय हैं। "शुर्" शब्द (जिसका पर्य 'वीर' होता है) "थींघेय" शब्द का ही भनुवाद और समानार्थक है। और यहाँ यौधेय उनकी प्रसिद्ध और लोक-प्रचित्तत उपाधि या जाति-नाम था। इससे दो सी वर्ष पहले रुद्रदामन इस बात का उल्लेख कर गया था कि योधेय लोग चित्रयों में अपनी 'वीर' उपाधि से प्रसिद्ध थे । पुरागों के अनुसार योधेय लोग अच्छे और पुराने चत्रिय थे। मालवों को तरह वे लोग भी पहले पंजाब में रहते थे। योधेयों और मालवों ने ही सिंघ की पश्चिमी सीमा पर भी और इधर मधुरा की तरफ पूर्वी सोमा पर भी करान-शक्ति की आगे बढ़ने से राक रखा था। ये लीग साधारगात: शुर अथवा वीर कहलाते थे। भागवत ने बीधेयों की बाभीरों के उपरांत बीर मालवों से पहले रखा

१. सर्व छत्राविष्कृत-वीरशन्दणातात्मेकअविषेयानाम् । ( प्रिम् आफिया इंडिका, खंड ८, प्र० ४४) अर्थात् 'वीषेय लेग बहुत कठिनता से अर्थीनता स्वीकार करते ये और समस्त जिये। में अपनी 'बोर' उपापि सार्थक करने के कारण उन्हें गर्व था।" (कीलहार्न के अनुवाद के आधार पर )

है अर्थात उन्हें इन दोनों के बोच में स्थान दिया है; और इससे यह स्चित होता है कि वे बामीरी के उत्तर में और मालवों के उत्तर-पश्चिम में अर्थात् राजपूताने के पश्चिमी भाग में रहते थे। विष्णुपुराश में कहा है- "सौराष्ट्र-अवंती-श्रान् अर्वुद-मरुभृमि-विषयांश्च बात्या द्विजा आभीर-गृद्र (इसे 'गुर' समभाना चाहिए ) आयाः भोच्यन्ति।" विष्णुपुराम् में भवंती के उपरांत "शुद्र" शब्द भावा है: परंतु उसका एक और पाठ 'शूर्ण भी है और इसका समर्थन स्वयं विष्णुपुराग में ही एक और स्थान पर श्रीर हरिवंश रे से भी होता है। डॉ. शौद्रायमों का भी एक प्रजा-तंत्र याः और यह "शीद्रायमा" शब्द निकला ते। "श्रृद्र" शब्द से ही है, परंतु यहाँ "शृह" से शृहों की जाति का अभिप्राय नहीं है, बल्कि शृह नाम का एक व्यक्ति या, जिसने शौद्राययों का प्रजातंत्र स्थापित किया बारे। परंतु स्पष्ट रूप से यहाँ ज्ञान पड़ता है कि भागवत और विष्णुपुराश का इस अवसर पर शुरों से ही अभिप्राय है और यह "शुर" शब्द यै। धेयों के लिये ही है। भागवत सीर विष्णुपुरास

विल्लन द्वारा संपादित विष्णुपुरासा, ( ख्रेंगरेजो ) लंब २, ए०
 १३३, "शुर खामीराः" मिलाख्रो हरिवंश, १२.८३७ का शुर खामीराः ।

२. देखो बिल्सन के विष्णुपुराया संह २, ५० १६६ में हॉल ( Hall ) की लिखी हुई टिप्पसी।

३. देखी जायसवाल-कृत हिंदू-राज्यतंत्र, पहला भाग, ए० २५७।

में प्रार्जुनी, सहसानीकी, काकों भीर खर्परों का कोई उल्लेख नहीं है। ये सब नाग वर्ग के घे और पूर्वी मालवा में थे। है १४६ क इसके उपरांत म्लेच्छ-राज्य झाता है, जो भागवत के अनुसार इसके बादवाला राज्य है। यह जुरान राज्य था। यहाँ समुद्रगुप्त के जिलालेख के लिये पुराध मानी भाष्य का काम देते हैं। यथा—

सिन्धोस्तरं चन्द्रशामां कीन्ती काश्मीर संडलम् भेष्ट्यन्ति शद्भाश्च झान्त्याचा ( खथवा झात्याचा ) स्लेच्छाश्च झान्नझवर्चसः । [Purana Text, ए० ४४

अर्थात्—सिंधु के तट पर और चंद्रभागा के तट पर कीती (कच्छ!) और कारगीर मंडल में वे म्लेच्छ लेग शासन करेंगे जा शुद्रों में सबसे निम्न कोटि के और वैदिक वर्षस्व के विरोधी हैं।

विष्णुपुराण में कहा गया है—"सिंधुतटदार्वीकार्वी-चंद्रभागाकाश्मीर-विषयान बात्यस्त्रेच्छा-गृहायाः" ( सम्बन्ध स्त्रेच्छादयः गृहाः ) भार्यति।" यहां विष्णुपुराण यह सिद्ध करना चाहता है कि सिंधु-चंद्रभागा को तराई (सिंध-सागर दोसाव) सीर दार्वीकार्वी (दार्वीक तराई

१. बंगाल एशियाटिक सेतमाइटी का जरतल, सन् १८५१, १०२३४।

सर्वान् सैबर का दर्श झीर उसके पीछे का प्रदेश ) सब एक साथ ही संबद्ध थे; झीर इससे यह सचित होता है कि विष्णुपुराण का कर्ना यह बात अच्छो तरह समभता या कि भारतवर्ष की प्राकृतिक सीमाएँ कहाँ तक हैं। चंद्र-भागावाली सीमा इस बात से निश्चित सिद्ध होती है कि गुप्त संबत् ८३ में शोरकोट में गुप्त संबत् का इस प्रकार ज्यवहार होता था कि केवल उसका वर्ष लिख दिया जाता था। और उसके साथ यह बतलाने की भी आवश्यकता नहीं होती थी कि यह किस संबत् का वर्ष है; और इससे यह स्चित होता है कि वहाँ यह संबत् कम से कम २४ वर्षों से अर्थान् समुद्रगुप्त के शासन-काल से ही प्रचलित रहा होगा।

ई १४६ ख. म्लेच्छ लोग यहाँ शुद्रों में सबसे निम्न कोटि के कहे गए हैं। यहाँ हम पाठकों को मानव धर्म-शास्त्र तथा उन दूसरी स्मृतियों आदि का स्मरण करा देना चाहते हैं जिनमें भारत में रहनेवाले शकों की शुद्र कहा गया है। पतंत्रिल ने सन् १८० ई० पू० के लगभग इस बात का विवेचन किया या कि शक धीर यवन कीन हैं; और ये शक तथा यवन पतंजिल के समय में राजनीतिक दृष्टि से भारतवर्ष से निकाल दिए गए थे, परंतु फिर भी उनमें से कुछ लोग इस देश में

१. एपिमाफिया इंडिका, संद १६, १० १५।

प्रजा के रूप में निवास करते थे। महाभारत में भी इस बात का विवेचन किया गया है कि ये शक तथा इन्हीं के समान जा दूसरे विदेशी लोग, भारतवर्ष में आकर बस गए थे और हिंदू हो गए थे, उनकी क्या स्थिति थी और समाज में वे फिल वर्ण में समभी जाते थे। प्राय: सभी आरंभिक आचार्य एक स्वर से शकों की शुद्र ही कहते हैं और उन्हें द्विज-भार्यों के साथ खान-पान करने का मधिकार नहीं था। ये शासक शक लोग अपनी राजनीतिक और सामाजिक नीति के कारण राजनीतिक विरोधी और शत्र समभे जाते घे भीर इसी लिये इन्हें भागवत में शृद्रों में भी निन्नतम कोटि का कहा गया है; धीर इस प्रकार वे घेत्यजों के समान माने गए हैं। धीर इसका कारण भी स्वयं भागवत में ही दिया हुआ है। वे लोग सनातन वैदिक रोति-नोति की उपेचा तो करते थे हो, पर साथ ही वे सामाजिक अत्याचार भी करते थे। उनकी प्रजा कुशनों की रीति-नीति का पालन करने के लिये प्रोत्साहित प्रथवा विवश की जाती थी। वे लोग यह चाहते ये कि हमारी प्रजा हमारे ही आचार-शास

१. इस संबंध में महाभारत में की कुछ उल्लेख है, उसका विवेचन मैंसे आपने "बहीदा-लेकचर" (१६३१) में किया है। महाभारत. शान्तिपर्व ६५, मनुस्मृति १०,४४। पाणिनि पर प्लंबलि का महाभाष्य २,४,१०।

का अनुकरण करे बीर हमारे ही धार्मिक सिद्धांत माते। इस संबंध में कहा गया है— 'तन्नाधस्ते जनपदास् तच्छीला चारवादिन: ।" राजनीतिक चेत्र में वे निरंतर आग्रहपूर्वक वती काम करते ये जी काम न करने के लिये शक चत्रप कट्ट-दामन् से शपथपूर्वक प्रतिज्ञा कराई गई थीं। जब रुद्रदामन् राजा निर्वाचित हुन्ना या, तव उसने ग्रापथपूर्वक इस बात की प्रतिज्ञा की यो कि हिंदू-धर्म-शास्त्रों में बतलाए हुए करें। के अतिरिक्त में और कोई कर नहीं लगाऊँगा । मागवत और विष्णुपुराण में जो वर्णन मिलते हैं, उनके अनुसार म्लेच्छ राजा अपनी हो जाति की रीवि-नीवि बरतते वे और प्रजा से गैर-कानुनी कर वस्त करते थे। यथा-"प्रवास्त भच्चिष्यन्ति क्लेक्छा राजन्य-कृषिण: ।" वे लोग गीओं की हत्या करते वे ( उस दिनों गाएँ पवित्र मानी जाने लगी थीं, जैसा कि वाका-टक और गुप्त-शिलालेखों से प्रमाणित होता है), बाह्मणी की हत्या करते ये ब्रीर दूसरों की खिया तथा धन-संपत्ति हरण कर लेते थे (सी-बाल-गोद्विजन्नास्च पर-दारा धना-हता: )। उनका कमी अभिषेक नहीं होता या (अर्थात् हिंदू-धर्म-शास्त्र के अनुसार वे कानून की दृष्टि से कभी राजा ही

एपिशाफिया इंडिका, प्र० ३३-४३ (जनागडवाला शिलालेख पंक्त ६-१०) सब-वर्ण रिमाम्य रक्तमार्थ (म) पतिस्व इतन आप्र-रोगच्छ्रवासात पुरुपवच निवृत्ति कृत सत्य प्रतिक्षेन श्रास्थ्य संवामेषु । तथ पंक्ति १२—यथायत्-प्राप्तैवंति शुल्क-मानैः ।

नहीं होते थे )। उनके राजवंशों के लोग निरंतर एक दूसरे की हत्या करके विद्रोह करते रहते थे ('हत्वा यैव परस्परम्' ग्रीर 'उदिनोदितवंशास्तु उदिवास्तिमतस्त्रथा')। और उनके संबंध की ये सब बातें ऐसी हैं जिनका पता उनके सिक्कों से मुद्राशास्त्र के आचार्थों की पहलें ही लग जुका है। इस प्रकार सारे राष्ट्र में एक पुकार सी मच गई थी और वहां पुकार पुराशों में ज्यक्त की गई है। इस प्रकार मानी उस समय के गुप्त सम्राटी और हिंदुओं से कहा गया था कि उत्तर-पश्चिमी की बा यह सीपण नाशक रेग किसी प्रकार समूल नष्ट करे।। और इस रोग की दूर करने के ही काम में चंद्रगुप्त द्वितीय की विवश होकर लगना पड़ा था और यह काम उसने बहुत ही सफलवापूर्वक पूरा किया था।

ू १४७ यह वर्धन यौन शासन का है और उन यबनों का नहीं है जो इंडो-ब्रोक कहलाते हैं? । यह "यौन" शब्द ही भागे चलकर "यबन" है। नया है। नद्भोड पुराग्य में जहाँ आरंभिक गुप्तों के सम-कालीन राजवंशों और शासकी का वर्धन समाप्त किया है, वहाँ १८६वें रलोक के खेतिम चरग्र में कहा है—

१, मिलाओ विहार उड़ीसा रिसर्च से।साइटी का जरनल, संह १८, पु॰ २०१ में प्रकाशित The Yaunas of the Puranas (पुरागों के पान ) शीर्षक लेखा।

तुल्यकाल' मविष्यन्ति सर्वं ह्येते महीक्तितः। और इसके वपरांत तूसरे श्लोक (सं० २००) में कहा है—

अल्पप्रसादा शनुता महाकोचा ह्यधार्मिकाः । भविष्यन्तीः यवना धर्मतः कामतोःधैतः ॥

(इस देश में यवन लोग होगे जो धर्म, काम और अर्थ से प्रेरित होगे और वे लोग तुच्छ विचारवाले, म्हठे, महाकोधी और अधार्मिक होगे।)

वस, इसी श्लोक से उस काल की सब वातों का संचिप्त वर्णन आरंभ होता है। मत्स्यपुराण में भी, जिसकी समाप्ति सातवाहनों के अंत से होती है, ठीक वहीं वर्णन है, यद्यपि सब वातें तीन हो चरणों में समाप्त कर दो गई हैं। यहां—

भविष्यन्तीः यवनाः धर्मतः कामते। र्थतः । तैर्विमिधा जनपदा आर्या स्लेच्छाश्च सर्वशः । विषयेयेन वर्चान्ते ज्ञयमेष्यन्ति वै प्रजाः ।

(इसका आशय यही है कि आर्थ जनता क्लेच्छों के साथ मिल जायगी और प्रजा का चय होगा।)

भागवत में सिंधु-चंद्रभागा-कैं।ती-काश्मीर के म्लेच्छों के संबंध में यही वर्णन मिलता है धीर उसमें अध्याय (खंड

१. अध्याय २७२, श्लोक २५-२६ ।

१२, अन्याय २) के अंत तक वही सब ब्यारे की बातें दी गई हैं जिनका साराश ऊपर दिया गया है। इस विषय में विष्णुपुराग में भी भागवत का ही अनुकरण किया गया है। इस प्रकार यह सिद्ध हो जाता है कि दूसरे पुरागों में जिन्हों यवन कहा गया है, उन्हों को विष्णुपुराग और भागवत में म्लेच्छ कहा गया है। ऊपर जिन यवने के संबंध की बातें कही गई हैं, वे इंडो-श्रोक यवन नहीं हो सकते, क्योंकि पौरागिक काल-निरूप्य के अनुसार भी और वंशाविलयों के विवरण के अनुसार भी इंडो-श्रीक यवन इससे बहुत पहले आकर चले गए थे। यहाँ जिन यवने का वर्णन है, वे बही यीन अर्थात यीवा या यीवन शासक हैं जिनके संबंध में ऊपर सिद्ध किया जा चुका है कि वे कुशन थेरे। यीव अथवा बीवा उन दिनों कुशनों की राजकीय उपाधि थी

२. इसके बाद के अध्याव में वह वर्धान आया है कि किक म्लेब्ल्री के हाथ से देश का उद्धार करेगा। श्रीर इस संबंध में मैंने यह निश्चय किया है कि वहाँ किल्क से उस विष्णु यशोधमन का अभिप्राय है जिसने हुखों का पूरी तरह से नाश किया था। परंतु महामारत झौर अप्राड पुराण में इस किल्क का जो वर्धान आया है, वह अस्मण समाद वाकाटक प्रवरसेन प्रथम के वर्धान से भिलता है। (साथ हो देखों उपर प्र० हद को पाद-टिप्पणी))

२. बिहार उड़ीसा रिसर्च सामाइटी का जरनल, खंड १६, पृ० २८७ और खंड १७, पृ० २०१।

भीर पुरागों में कुशनों को तुखार-मुरुंड और शक कहा गया है। भागवत में कुछ ही दूर भागे चलकर (१२,३,१४) स्वयं ''योन' शब्द का भी प्रयोग किया है।

\$ १४८, सिंध-अफगानिस्तान-काश्मीरवाली म्लेच्छों के अधिकार में करीव चार प्रांत वे जिनमें कच्छ भो सम्मिलित या। यह हो सकता है कि म्लेच्छों के कुछ अधीनस्य शासक ऐसे भी हों जो म्लेच्छ न रहे हों, जैसा कि भागवत में कहा गया है कि प्राय: म्लेच्छ ही गवर्नर या भूशत थे (म्लेच्छपायास्य भूशत: )। कैंति या कच्छ उन दिनों सिंध में ही सम्मिलित था, क्योंकि विष्णुपुराण में उसका अलग उल्लेख नहीं है। कच्छ-सिंध उन दिनों पश्चिमी चन्नपी के अधिकार में या, जिनकों सिक्के हमें उस समय के प्राय: तीस वर्ष बाद तक मिलते हैं, अब कि कुशनों ने अधी-नता स्वीकृत की थी; और कुशनों के अधीनता स्वीकृत करने का समय हम सन ३५० ई० के लगभग रख सकते हैं।

\$ १४-६. इस प्रकार पुराशों में हमें भारशिव-नाग-वाका-टक-काल और आरम्भिक गुप्त काल का विश्वसनीय और पारशिक उल्लेखी विलक्षल ठीक ठीक वर्णन मिल जाता का मत है। वाकाटक काल और समुद्रगुप्त के काल का उनमें पूरा पूरा वर्णन है। राजवर्गगिशों में ती अवस्य ही कर्कीट राजवंश (ई० सातवीं शताब्दी) का पूरा धीर ब्योरेवार वर्णन दिया गया है; परंतु इससे पहले के हिंदू इविद्वास के किसी काल का उतना पूरा धीर ब्योरेवार वर्णन हमें अपने साहित्य में धीर कहीं नहीं मिलता, जितना उक्त कालों का पुराणों में मिलता है।

## द्वीपस्य भारत

\$ १४६ के भारशिव-वाकाटक-काल में द्वीपस्य भारत भी भारतवर्ष का एक अंश ही माना जाता था। उसकी बीपस्य भारत और यह मान्यता हमें सबसे पड़ले मत्स्य-उसकी मान्यता पुराग्त में मिलती हैं। यो तो हिमा-लय या हिमवत पर्वत और समुद्र के बीच में ही भारतवर्ष है, परंतु वास्तव में भारतवर्ष का विस्तार इससे बहुत अधिक था,

सत्त्वपुराण, अञ्चाप ११३, श्लाक १--१४ (नाथ ही मिलाखो वायुपुराण १, खन्माय ४५, श्लाक ६६-८६)।
पदिद भारत वर्ष थिसमन् स्वायम्भुवादयः।
धतुदशीन मनयः (१)
अवाहं वर्णाविष्यामि वर्षेऽस्मिन् मारते प्रवाः (५)
न साल्यन्यत्र मत्यांनां भृगि कर्मविधिः स्मृतः।
उत्तरं वत्समुद्रस्य हिमचाहित्यां च यत्।
वर्षे वद्भारतं नाम यत्रेयं भारती प्रमा ॥ (वायु० ७५ )
भारतस्यास्य वर्षस्य नवमेदाविचोधत ॥ (७)
समुद्रावरिता अंपास्ते व्याप्याः परस्यस्म (पायु० ७८ )
हद्भद्रीपः चर्मकरूच तामप्याः परस्यस्म (पायु० ७८ )
इद्भद्रीपः चर्मकरूच तामप्यां वमास्यमान् ।
नागद्रीपस्तया सीम्यो मन्धवंस्त्य वास्यः॥ (८)
अर्थ त नवमस्तेषां द्रापः सामरसंवृतः । (६)

क्योंकि भारतवासी (भारती प्रजा ) आठ और द्वापी में भी बसते थे। और इन द्वीपों के सम्बन्ध में कहा गया है कि बीच में समुद्र पड़ने के कारण इनमें जल्दी परस्पर आवा-गमन नहीं हो सकता था। इन द्वीपीवाली योजना में भारतवर्ष नवां है। स्पष्ट रूप से इसका आशय यही है कि ये बाठी द्वाप अथवा प्रायद्वीप जिनमें भारतवासी रहते थे, भारतीय प्रायद्वीप की एक हो दिशा में थे। इस दिशा का पता ताम्रवर्गी की स्थिति से लगता है जो आठ हिंदु-द्वोपों में से एक थी। ये सभी द्वोप पूर्व की भीर थे, अर्थात् ये सब वही द्वीप हैं जिन्हें भाज-कल दूरस्थ भारत ( Further India.) कहते हैं। द्वोपों की इस सूची में सबसे पहले इंद्रद्वीप का नाम याया है जिसके संबंध में संतीयजनक रूप से यह निश्चित हो चुका है कि वह धाव-कल का बरमा हो है। | उन दिनी भारतवासियी की सलाया प्रायद्वीप का

इसके उपरांत भारतवर्ष के नमें द्वीप या विभाग का वर्षान आरम्भ द्वीता है जिसमें समस्त पर्श्वमान भारत आ जाता है और विसे यहाँ मानवदाव कहा गया है।

१. देखो वि० उ० रि० से।० के जरनल (मार्च, १६२२) में एस० एन० मजुमदार का लेख जे। अब उन्हों ने कनियम के Ancient Geography of India १६२४ के ए० ७४६ में पिर से छाप दिया है। उन्होंने जो कसैठमत का मलाया प्रायद्वीप बतलाया है, वह पुक्ति संगत है। पर हाँ, और दीयों के संबंध में उन्होंने जो कुछ निश्चय किया है, वह विलक्कल ठोक नहीं है।

बहुत अच्छी तरह ज्ञान था: और इस बात का प्रमाख ई० भीको शताब्दों के एक ऐसे शिलालेख से मिल चुका है ( जी भाज-कल के वेलेस्ली (Wellesly) जिले में एक स्तंभ पर उत्कीर्ण हुआ था। यह शिलालेख एक हिंदू महानाविक ने, जिसका नाम बुधगुप्त था और जी पूर्वी भारत का रहने-वाला था, वत्कार्ण कराया था; और इंद्रद्वीप के उपरांत जिस कसेर अथवा कसेरमत् द्वीप का उल्लेख है, बहुत संभव है कि यह वही द्वीप ही, जिसे आज-कल स्टेट्स सेटिलमेंट्स (Straits Settlements) कहते हैं। इसके मागे दूसरे विभाग में ताम्रपर्वी (आधुनिक लंका या सीलोन का पुराना नाम) से नामावली धारेभ की गई है और उसमें इन द्वीपों के नाम हैं-ताम्रपर्या, गभस्तिमान्, नागद्वोप, सीम्य, गांधर्व और वरुण द्वीप। नागद्वीप आज-कल का नीकावार है । कंबाडिया के शिला-लेखों से हमें पता चलता है कि कंबोडिया (ईंडो-चाइना ) पर पहले नागों का अधिकार था, जिन्हें भारतवर्ष के सनातनी हिंदू-कीडिन्य के वंशधरों ने अधिकार-च्युत करके वहाँ अपना राज्य स्थापित किया थारे। इस यह मान सकते हैं कि इन

२. मेरिनी (Gerini ) ब्रास संगादित Ptolemys Geo-

graphy g. que-que.

१. उक्त प्रथ, ए० ७५२ जिसमें कर्न ( Kern ) V. G जाड ३ (१९१५) ए० २५५ का उद्धरण दिया गया है।

इ. डा॰ आर॰ सो॰ मनुमदार कृत Champa नामक अंध २. १८, २३.

उपनिवेशी में हिंदुओं के जाकर वसने से पहले जी लोग रहा करते थे, उन्हीं का जातीय नाम 'नाग' था। गमस्तिमान् (सूर्य का द्वीप ), सीम्य, गांधर्व श्रीर वरुण वही द्वीप हैं जी भाज-कल द्वीपपुंज ( Archipelago ) कश्चावे हैं धीर जिनमें सुमात्रा, बेारनिया आदि द्वीप हैं; और इनमें से सुमात्रा धीर आवा में ईमवी चौथी शनाब्दी से पहले भी अवश्य ही मारतवासी जाकर बसे हुए थे। यह बात निश्चित है कि पुराखों के कर्त्ताओं की ईसवी तीसरी धीर वै। घी शताब्दियों में इस बात का पूरा-पूरा ज्ञान था कि भारत के पूर्वी द्वीपों में हिंदुओं के उपनिवेश हैं और वे उन सब उपनिवेशों की भारतवर्ष के अंग ही मानते थे। उन दिनी लोग भारतवर्ष का यहाँ अर्थ मानते ये कि इसमें भारत के साथ-साथ वे द्वीप भी सम्मिलित हैं जिनमें भारतवासी जाकर बस गए हैं धीर इन्हों में बाज-कल का सीलोन या लंका भी सम्मिलित था। भारत के अतिरिक्त इन सबके आठ विभाग थे और इन्हों नी देशों को मिलाकर नवद्वीप कहते हैं।

§ १५०, इलाहाबादवाले शिला-लेख की २३वीं पींक में शाहानुशाही तथा दूसरे राजाओं का जो वर्ग है और जिसे

१. बासुपुराण का देखने से जान पड़ता है कि उसके कर्चा का द्वापपुंत्र का विस्तृत ज्ञान था; और ४८ वें अध्याप में उनके वे नाम-दिए गए हैं जो गुप्त काल में पचलित थे। यथा— खंग, (चंपा), मलय, थ (व) छादि।

हम पाज-कल के शब्दों में "प्रभाव-चेत्र के राज्यों का वर्गण कष्ट सकते हैं, उसके संबंध में लिखा है—"सेंहलक आदि-समुद्रगुप्त और हो. भिरूच सर्वद्वीप-वासिभिः" । (अर्थात् सिंहल का राजा और समस्त द्वीप-वासियों का राजा) और इस सब राजाओं के विषय में लिखा है कि उन्होंने अधीनता खीकृत कर ली बी और समृद्रगुप्त की अपना सम्राट् मान लिया था। उन राजाओं ने कोई कर ता नहीं दिया था, परंतु वे अपने साथ बहुत कुछ मेंट या उपहार लाए वे ब्रीर उन्होंने स्पष्ट रूप से उसका प्रभुत्व स्वीकृत कर लिया था। समुद्रगुप्त ने इसका वर्णन इस प्रकार किया है कि मैंने अपनी देानी भुजाओं में सारी पृथ्वों की इकट्टा करके ले लिया है। इसलिये हम कह सकते हैं कि जिसे उसने आरतवर्ष वा पृथ्वी कहा है, उसमें द्वीपस्थ भारत थी सम्मिलित था। यहाँ जो "समस्त द्वीप" कहा गया है, वससे भारतवर्ष के अववा भारती प्रजा की समस्त उपनिवेशों से अभिप्राय है (देखों § १४६ क)। डा० विसेंट स्मिष का विचार है कि लंका के राजा मेघनर्ग का राजदूत समुद्रगुप्त की सेवा में बेाध-गया में सिंहली यात्रियों के लिये एक बैद्ध-मठ या विहार बनवाने की अनुमति प्राप्त करने के लिये भाषा वा: भीर समुद्र-गुप्त ने अपने शिलालेख में इसी बात की ओर संकेत करते हुए यह कहा है कि उसने भी उपहार भेजा

था<sup>1</sup>। परंतु से दोनी वार्ते एक दूसरी से विलकुल स्वतंत्र जान पहती हैं। शिलालेख में केवल लंका या सिंहल के ही राजा का बल्लेख नहीं है, बल्कि समस्त द्वोपों के शासकों का उस्तोख है। यह बात प्राय: सभी लोग अच्छी तरह जानते हैं कि और भी ऐसे कई भारतीय उपनिवेश ये जिनके साथ भारतवर्ष का बावागमन का संबंध था। चंपा (कंबोडिया) में इसवी तीसरी शताब्दी का एक ऐसा संस्कृत शिलालेख मिला है जो श्रीमार कैंडिन्य के वंश के किसी राजा का है? धीर जिसमें लेक-प्रिय वसंततिलका छंद अपने पूर्व रूप में दे ग्रीर उसकी भाषा तथा शैली बाकाटक तथा गृप्त-अभिलेखी को सी है। चंपा के उक्त शिलालेख से यह प्रमाशित हो जाता है कि भारतीय उपनिवेशों का भार-शिव और वाकाटक भारत के साथ संबंध था. धीर जिस प्रकार उन दिनी भारत-वर्ष में संस्कृत का पुनरुद्धार सुमा बा, उसी प्रकार उन द्वीपी में भी हुआ था। ईसवी दूसरी शताब्दों के जितने राजकीय अभिलेख आदि उत्तर भारत में भी और दक्षिण भारत में भी

?. Early History of India, द० ३०४-३०५ ।

र. डा॰ आर॰ सी॰ मनुमदार-कृत Champa (चंपा) नामक अंथ का अभिलेख, सं॰ १। साथ ही मिलाओ रायल एशियादिक सेसा-इटी का जरनल, १६१२, पृ॰ ६७७ जिसमें बतलाया गया है कि चीनो याची फान-ये (मृत्यु सन् ४४५ ई॰) ने लिखा था कि (गुप्त) भारत का विस्तार कावुल से बरमा या अनाम तक है।

पाए गए हैं, वे सभी प्राकृत में हैं। जिस भद्रवर्म्मन् ने ( जिसे चीनी लोग फान-हाउ-वा कहते थे ) चीनी सैनिकी को परास्त किया था ( सन ३८०-४१० इ० ) वह चंद्रगण द्वितीय का सम-कालीन था। उसका पिता, जी समुद्रगृप्त का सम-कालीन था, उस समय चोनी सम्राट के साथ लड़ रहा वा और उसने भारतीय सम्राट के साथ संबंध स्थापित करना बहुत खुशो के साथ मंजूर किया होगा। भद्रवर्ग्भन का पुत्र गंगराज गंगा-सट पर काल-यापन करने के लिये भारत चला भाया था भार तब यहाँ से लीटकर फिर चंपा गया या भीर वर्ता उसने शासन किया या । इस बात का भी उल्लेख मिलता है कि सन २४५ ई० से ही फूनन ( Funan ) के हिंदू राजा का भारतवर्ध के साथ संबंध या। हिंदू उपनिवेशों पर समुद्रगृप्त के समय की इतनी अधिक छाप मिलती है कि इलाहाबादवाले शिलालेख पर हमें आ-वश्यक रूप से गंभीरतापूर्वक विचार करना पड़ता है और उतनी ही गंभीरता के साथ विचार करना पड़ता है, जितनी गंभोरता

इसका एक मात्र श्रपवाद उस स्ट्रदामन का जुनागढ़वाला शिलालेख है जो स्वयं संस्कृत का बहुत बड़ा विद्वान था और जो निर्याचन के द्वारा राजनाद प्राप्त करने के कारण समातनी हिंदू राजा वनने का प्रयक्त करता था।

२. Champa ( चंपा नामक संथ ), ए० २५-२६ ।

के साथ हम उसमें दिए हुए भारतीय विषयों का विचार करते हैं। समुद्रगुप्त का शासन-काल वही था, जिस काल में फुतन में राजा अनवस्थेन राज्य करता या और जब कि बहाँ हिंदुओं के हंग पर एक नई सामाजिक व्यवस्था स्थापित हुई थीं। । लगभग उसी समय हम यह भी देखते हैं कि पश्चिमी जावा के हिंदू उपनिवेश में एक शिलालेख संस्कृत में लिखा गया था जो ईसवी चौकी या पानवीं शताब्दी की लिपि में था। फा-हियान जिस समय सुमात्रा में पहुँचा था, उस समय से ठीक पहले वहाँ सनावनी हिंदू संस्कृति का इतना अधिक प्रचार हो चुका या कि उसने लिखा था— "बाह्मण या आर्थ-धर्म के अनेक रूप खुब अच्छी तरह प्रचलित हैं थीर बैद्ध-धर्म इतना कम हो गया है कि उसके संबंध में कुछ कहा ही नहीं जा सकता (फा-दियान, प्र० ११३)। फा-हियान ने इस बात की भी साची दी है कि वाम्निजित जैभा कि हम ऊपर बवला चुके हैं, समुद्रगृप्त के समय में उसके राज्य में मिला ली गई थी और गुप्तों का एक बंदरगाह बन गई थीं। और भारतवर्ष तथा लंका के

१. कुमारस्वामो कृत History of Indian and Indonesian Art, पृ० १८१ [देनी उन्नमें उद्भुत की हुई आमाशिक नेतानों की अन्तिगीं] और Indian Historical Quarterly ( इंडियन हिस्सारकल क्यान्टरली ) १६२५, खंड १, पृ० ६१२ में किनाट (Finot) का लेखा

सध्य अधिकांश आवागमन उसी बंदरगाह से होता था। वाम्रलिष्वि के लिये फा-हियान की चंपा (भागलपुर) से जाना पड़ा था, जहाँ उन दिनों राजधानी थो; और इस बात का पूरा पूरा समर्थन पुराखों के उस कथन से भी होता है तो चम्पा-ताम्रलिप्ति के प्रांत के गुप्त-कालीन संघटन के संबंध में है। फा हियान ने देखा या कि एक बहुत बड़ा क्यापारी जहाज लंका के लिये रवाना हो रहा है। इस लंका की उसने सिंउल कहा है ( और समुद्रगुष्त ने भी उसे अपने शिलालेख में सिंहल ही कहा है) और ताम्रजिप्ति जाने के जिये वह भी उसी जहाज पर सवार हुआ था। भारत और लंका का संबंध इतना सहज और नित्य का था कि सैंहलक राजा की विवश दोकर समुद्रगुष्त की सम्राट् मानना पड़ा था। द्वीपस्य भारत के लिये भी उत्तरी भारत में ताझिंखरित एक खास बंदर-गाह था। वाम्रलिप्ति की जी चंपा के प्रति में मिला लिया गया था, उसका उद्देश्य यही था कि द्वीपस्थ भारत के उपनिवेशों के साथ धनिष्ठ संबंध स्थापित है। जाय और समुद्रो ब्यापार पर नियंत्रय है। जाय । यह बहुत सीच-

१, इस देश में कदाचित् दक्षिणी भारत से उतना अधिक सोना नहीं भाना था, जितना डॉगस्थ भारत से भागा था। ग्रीयस्थ भारत में बहुत अधिक सोना उत्तव होता था।

समक्तर महाय की हुई नीति थी। योही संयोग-वश लंका तथा दूसरे द्वीपी से जो लोग भारत में भा जाया करते थे, शिलालेख में उसका कोई प्रस्पष्ट और धनिर्दिष्ट इस्लेख नहीं है, बर्टिक साम्राज्य-विस्तार को जो नीति जान-वृक्तकर महाय की गई थी, उसी के परिणामी का उसमें उल्लेख है।

\$ १५१ कला संबंधों साची से यह बात और भी अधिक प्रमाणित हो जाती हैं कि गुप्तों का भारतीय उपनिवेशों के साथ संबंध था। कंबोडिया में अनेक ऐसी मूर्चियाँ मिली हैं जो ईसवी चौथी शताब्दी की हैं और जिन पर वाकाटक गुप्त-कला की छाप दिखाई देती है और गुप्त शैली के कुछ मंदिर भी वहाँ पाए गए हैं। इसी प्रकार यह भी पता चलता है कि बरमा में गुप्त लिपि का प्रचार हुआ था और वस्मावालों ने उसे प्रहण भी कर लिया था और वहाँ गुप्त शैली को बनी हुई मिट्टों की बहुत-सी मूर्चियाँ भी पाई गई हैं । इंडोनेशिया की परवर्ती शताब्दियों की कला के

१. कुमारस्वामी, प्र॰ १५७, १८२, १८३।

र. कुमारस्वामी, पृ० १६६। विसेंट स्मिथ ने अपनी Early History of India ( चौथा संस्करण ) पृ० २६७, पाद-टिप्पसी में कहा है कि बरमा में गुप्त-संवत् का भी प्रचार हुआ था। बरमा के पुरावत्त्व-विभाग के सुपरिटेंडेंट मि० उम्या से मुक्ते मालूम हुआ है कि बरमा में गुप्त संवत् का कीई उल्लेख नहीं मिलता। परंत देशों फ़हरर का वन १८६४ का A. P. R. प्यू (Pyu) के शिलालेखों

इतिहास का गुप्त कला के साथ इतना सोत-प्रोत झीर घनिष्ठ संबंध है कि इससे यह बात पूर्ण रूप से प्रमाणित हो जाती है कि वहाँ गुप्तों का प्रभाव समुद्रगुप्त के समय से ही पड़ने लगा था। समुद्रगुप्त ने यदि राजनीतिक सेत्र में नहीं तो कम से कम सांस्कृतिक सेत्र में तो अवश्य अपनी दोनी भुजाओं से द्वीपस्थ भारत की अपनी जन्मभूमि के साथ एक में मिला रखा था।

ह १५१ क, समुद्रगृप्त ने सभी दृष्टियों से साम्राज्यवाद के हिंदू बादशें की सिद्धि की थीं? । महाभारत के अनुसार सिंहल (लंका) बीर हिंदू द्वीप अथवा वपनिवेश हिंदू सम्राट् के भारतीय साम्राज्य के अंतर्भुक्त अंग थें? । उस आदर्श के अनुसार अफगानिस्तान समेत सारा भारत उस साम्राज्य के अंतर्गत

में पता चलता है कि बरमी उचारणों के लिये गुप्त-लिपि की स्वीकार किया गया था; और इस संबंध के खादरों के रूपों के लिये देखों एपि-आफिया इंडिका, लंड १२, ए० १२७।

१. बाहुनीर्यंत्रसरभरगीर्वधस्य । इलाहाबादयाले शिलालेख की

२४वा पंकि, Gupta Inscriptions, १० ८।

२. महाभारत, समापर्व, १४, ६-१२ और ३७, २०।

३. उक्त प्रंम और पर्व; ३१, ७३-७४, ( साथ ही देखी दक्तिशी पाड ३४)।

४. महाभारत, सभापर्व, २७, २५, जिसमें उस सीस्तान की सीमाएँ मी निर्वारित है जिसमें परम काम्बोज जाति के लेश और उन्हीं

होना चाहिए। परन्तु साम्राज्य का विस्तार अफगानिस्तान से बीर अधिक पश्चिम की ओर नहीं होता चाहिए और न उसके लिये अफगानिस्तान के उस पार के देशों की स्वतंत्रता का हरण होना चाहिए। हिंदू भारत में परंपरा से सार्वराष्ट्रीय विषयों से संबंध रखनेवाली जो ग्रम नीति चली बाई थी, उसकी प्रशंसा यूनानी लेखकी ने भी धीर अरब के सुलैमान सीदागर ने भी की है। मनु-स्मृति में पश्चिमी भारत की जो सीमा निर्धारित की गई है, उसी सीमा तक समुद्रगप्त ने अपने साम्राज्य का विस्तार किया था और उससे बागे वह कभी नहीं बढ़ा था। उस समय के सासानी राजा की रोमन सम्राट् बहुत तंग कर रहा वा और इसी लिये सासानी राजा बहुत दुर्बल हो गया था। यदि समुद्रगृप्त चाहता तो सहज में सासानी राजा के राज्य पर प्राक्रमण कर सकता या और संभवत: उसका राज्य ध्यपने साम्राज्य में मिला सकता या, क्यों कि युद्ध की कला में उन दिनी उसका सामना करनेवाला कोई नहीं था। परंतु समुद्रगुप्त के लिये पहले से ही धर्म-शास्त्र (जिसका शब्दार्थ

से मिलते-जुलते उत्तरी ऋषिक (आधीं लोग) आदि किरके बसते थे। ऋषिक और आधीं के संबंध में देखों अवर्चंद्र विद्यालकार-कृत ''भारतस्मि'' नामक प्रंथ के एष्ठ ३१३-३१५ और विद्यार तथा उद्मीना रिसर्च सोसाइटी का जरनल, खंड १८, ५० ९७।

t. Hindu Polity, वृसरा भाग, ६० १६०-१६१.

होता है—सभ्यता का शासन ) बना हुआ मीजूद था और बह धर्म-शास्त्र के नियमों का उल्लंधन नहीं कर सकता था। इसने इसी धर्म का पालन किया था। उस धर्म ने पहले से ही हिंदू राजा के सार्वराष्ट्रीय कार्यों को भी और साम्राज्य संबंधी कार्यों को भी निर्धारित और सीमित कर रखा था। समुद्रगुप्त की विजयों के इतिहास से यह सृचित होता है कि इसके सब कार्य उसी शास्त्र से भली भाति नियंत्रित होते थे और वह कभी स्वेच्छाचारी सेनापित नहीं बना था—उसने अपनी सैनिक शक्ति के मद से मच होकर कभी मर्यादा का उल्लंधन नहीं किया था।

## चौथा भाग

दिश्वणो भारत [ सन् १५०-३५० ई० ] श्रीर

उत्तर तथा दक्तिश का एकीकरण

गायन्ति देवाः किल गीतकानि धन्यास्तु ये भारतभूमिभागे । स्वर्गापवर्गास्यदशार्गभूते भवन्ति भृयः पुरुषाः सुरत्वात् ॥

[भारत-गीत ]

विष्णुपुरामा २, ३, २४।

सम्यक् प्रजापास्त्रनमात्राधिमतराजप्रयोजनस्य। [ अर्थात्—नद सम्राट्, जिसका राज्य प्रदेश करने का प्रयोजन केवल यही है कि प्रजा का सम्यक् रूप से पालन हो।

—दक्तियो भारत के गंग-वंश के शिला-लेख ]

१५ आंध्र ( सातवाहन ) साम्राज्य के अधीनस्य सदस्य या सामंत

ुँ १५२ यहाँ सुभीते की बात यह होगो कि हम दिखा। इतिहास का भी कुछ सिंहावलोकन कर लें जिससे हमें यह

पता चल जाय कि उत्तरी भारत पर उसका क्या प्रभाव पड़ा था और दिचगा तथा उत्तर में किस प्रकार का संबंध था: माम्राज्य-मुगों को और तब इस दात का विचार करें कि वासांग्रन योजना गुप्तों के साम्राज्यबाद पर उसका क्या प्रभाव पड़ा था। प्रांघों के समय से लेकर उसके आगे के इतिहास का वर्णन करते समय पुराण बरावर यह बतलाते चलते हैं कि साम्राज्य के अधिकार के अधीन कीन-कीन से शासक राजवंश थे। इस प्रकार का उल्लेख उन्होंने तीन राजवंशों के संबंध में किया है—श्राप्त (सातवाहन), विंध्यक ( वाकाटक ) श्रीर गुप्त-राजवंश । यहाँ यह बात देखने भें भावी है कि जब साम्राज्य का केंद्र मगध से इटकर दूसरे स्थान पर चला जाना है अथवा जब साम्राज्य का अधिकार काण्यायनी के हाथ से निकलकर साववाहनी के हाथ में चला जाता है, तब पुराग वन साम्राज्य भेगी राजकुली का वर्णन वनके मूल निवास स्थान से आरंभ करते हैं, उनकी राजवंशिक उपाधियों से नहीं करते हैं। पुराशों में सात-बाहनी की बांध कहा गया है, जिसका बर्ध यह है कि वे अधि देश के रहनेवाले थे। इसी प्रकार वाकाटकी की उन्होंने विषयक कहा है, अर्थात वे विषय देश के रहनेवाले थे; और पुराण जब फिर मगध के वर्शन को आर आते हैं, तब वे फिर गुप्तों का वर्शन उनकी राजवंशिक उपाधि से करते हैं। अब हम यह देखना चाहते हैं कि आंध्रों के साम्राज्य-

संघटन के विषय में पुराणों में क्या कहा गया है, क्योंकि बाकाटकी और गुप्ती से संबंध रखनेवाले पैराणिक उल्लेखीं का विवेचन इस पहले कर ही चुके हैं।

ु १५६, बायुपुराग्रा और ब्रह्मांडपुराग्रा में कहा गया है कि ब्राध्नों की ब्रधीनता में पाँच सम-कालोन वंशों की स्थापना हुई थो। यथा—

वायु०—आंध्रासाम् संस्थिताः पंच तेषां वंशाः समाः पुनः। —वायु० ३७. ३४२ ।

ब्रह्मांड०—ब्रान्ध्राणाम् संस्थिताः पंच तेषां बंद्याः ये पुनः। —ब्रह्मांड० ७४, ७१९।

इसके विपरीत मत्स्यपुराण, भागवत और विष्णुपुराण में पाँच की संख्या नहीं दी गई है, बल्कि इस प्रकार के तीन राजवंशी का वर्धन भागा है। वायुपुराण और ब्रह्मांड-पुराण में दी राजवंशी के नाम भी दिए हुए हैं; और ये वहीं दीनी नाम हैं जो मत्स्यपुराण और भागवत में भी आए हैं, भावति उनमें नामगः भामीरों और अधीनस्य भागों का उल्लेख है; परंतु उनका भागय तीन राजवंशी से है, क्योंकि उनमें कहा गया है कि आंध्र के फेतर्गत उम दी राजवंशी के वर्ष दे रहे हैं। वायुपुराण और ब्रह्मांडपुराण में जो पाँच राज-वंशी की गिनती गिनाई गई है, उससे अनुमान होता है कि

t. Bibliotheca Indica, ## 2, to YAR.

२. वंबई का वेकटेश्वरवाला संस्करण, पृ० १८६.

कदाचित उन्होंने अपनी मुची में मुंडानंदी थीर महारथी-वंश (मैस्र के कल्पाण महारथी का वंश) भी उसमें सम्मिलित कर लिया है, जिनका पता उनके सिक्की से चलता है। परंतु इन दोनी राजवंशी का कुछ पहले ही अंत ही चुका था, इसलिये दूसर पुराणी में केवल तीन राजवंशी का उल्लेख किया गया था। पुराणी में उन्हीं राजवंशी के वर्ष तथा कम दिए गए है जो अगले पीराणिक युग अर्थीत् वाकाटकी (विध्यकों) के समय तक चले था रहे थे। इस संबंध में उनके मुल पाठ इस प्रकार हैं—

सस्य० - आंध्राणाम् संस्थिता राज्ये तेषां भृत्यान्वये नृपाः। सप्तैव आन्ध्रा भविष्यन्ति = दश आभीरस्तथा नृपाः। (२७१, १७-१=)

भागः — सप्त = धाभीर = धान्ध्रमृत्याः ।
विध्युः — धान्ध्रमृत्याः सप्त = धाभीराः विध्युः
पुरागः ने भागवत का कुछ धंश उद्धृत करते
समय पढ़ने में कुछ भूल की है और धान्ध्रभृत्याः की सप्त धाभीराः का विशेषगा
माना है।)

१. रेप्सन-इत C, A. D. ६० ५७-६०. (संयोधन, ६० २१२ में 1)

२. जे॰ विद्यासागर का संस्करमा, ए० ११६०.

३. जे० वियासागर का संस्करण, ए० ५८४, ४, १४, १३.

इस प्रकार यह बात स्पष्ट ही है कि मत्स्यपुराण धीर भाग-वत में राजवंशों की संख्या नहीं दी गई है। उनमें यही कहा गया है कि ब्राध्नों के अधीन ब्रामीरी बीर अधीनस्य बार्ध्नो के राजवंश थे ( यहाँ यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि साम्राज्य-भागी प्रांघों से अधानस्य बांघ्र ऋलग थे ) और इन राजवंशों को स्थापना प्राधीं ने की थी। मि० पारजिटर ने इन देशनों भिन्न भिन्न बावों की इस प्रकार मिलाकर एक कर दिया है, माना वे दोनों एक ही हों और उनका एक हो अर्थ हों, और तब एक ऐसा नया पाठ प्रस्तुत कर दिया है जो यहां सबसे अयादा गड़बड़ो पैदा करता है। इन दोनों राजवंशों के अतिरिक्त मत्स्यपुराख में एक और राजवंश का उल्लेख किया है, जिसका नाम उसमें श्री-पार्वतीय दिया है। परंतु इस वंश का उल्लेख केवल उसी में मिलता है, धीर किसी स्थान पर नहीं मिलवा। मत्स्यपुराग में यह भी कहा गया है कि ये सब वंश प्रधीतस्य या सामंत प्रधि के सम-काजीन थे; और इसलिये यह जान पढ़ता है कि वे भी सात-बाहमों के ही स्थापित किए हुए थे; परंतु अधि के समय में कदाचित उनका उतना प्रधिक महत्त्व नहीं या, जितना बाकी दोनी राजवंशों का था। अब उस इन वीनी राजवंशों के इतिहास का विवेचन करते हैं।

§ १५४. बांध बडी हैं जिन्हें विष्णुपुराग में बांध-सूख कहा गया है, बवांत वे बवांतस्य बांध हैं। मत्स्वपुराग, वायुपुरागा और वसांहपुरागा में सबसे पहले उन्हीं का विवेचन हुआ है। इस वंश में सात पीढ़ियां हुई थीं। इस

श्रधीनस्य आंध्र विषय में भागवत भी उक्त पुरागों से सह-बीर श्री-पार्वतीय मत है, पर इसमें धंतर केवल इतना ही है कि उसमें बाभीरी की बाधों से पहले रक्षा गया है; परंतु इस बात से हमारे विवेचन पर कोई विशेष प्रभाव नहीं पड़ता, क्योंकि ये दोनों ही वंश सम-कालीन थे। भागवत ने कदाचित् भीगोलिक दृष्टि से वर्धन किया है और उसका विवेचन उत्तर को धार से बारंग होता है। मत्स्यपुराग, बायुपुराग धार ब्रह्मांडपुराग में यह भी बतलाया गया है कि किन किन बंशों ने कितने कितने दिनों तक राज्य किया था। (१) बांध्र ( ब्रधीनस्य बांघ्र ) धीर (२) श्री-पार्वतीय राजवंशों के संबंध में मत्स्यपुराग की प्रधिकाश हस्त-लिखित प्रतियों में यह पाठ मिलता है—

श्रांधाः श्रीपार्वतीयारच

ते हें पंच शतं समाः ।

अर्थात्—आंध्रों और श्री-पार्वतीथीं ने (अर्थात् दोनों ने ) १०५ वर्षीतक राज्य किया या।

इसके विपरीत वायुपुराम और बहाडिपुराम में यह पाठ है-

१. प्रश्निटर इत Purana Text, १० ४६, टिप्पणी ६२।

ग्रंजा मोदवन्ति वसुधाम् शतं व्रे च शतं च वे।

अर्थात्—आंध्र जोग वसुधा का दे। (राजवंश) एक सी। (वर्ष) और एक सी। (वर्ष) कमशः भोग करेंगे।

यहाँ यह बात स्पष्ट है कि वायुप्रामा और ब्रह्मांडपुरामा में 'आध्र" शब्द के अंतर्गत दो राजवंशों का अंतर्भाव किया गया है—एक तो अवीनस्य या भृत्य आध्र जो साम्राज्यवाली उपाधि धारण करते थे और दूसरे आंध्र श्रोपार्वतीय। वायु और ब्रह्मांड दोनों हो पुरामों में इनका राज्य-काल एक सी वर्ष कहा गया है; परंतु मत्स्यपुराम में एक सी पाँच वर्ष कहा गया है। डा० हाँल (Dr. Hall) की ब्रह्मांड पुरामावाली प्रति में और मि० पारजिटर की वायुप्रामावाली प्रति में और मि० पारजिटर की वायुप्रामावाली प्रति में, जो वस्तुत: ब्रह्मांडपुराम की-सी प्रति है, एक वंश के लिये सी वर्ष और दूसरे के लिये सी वर्ष और छ: महीने मिलते हैं। इस प्रकार वास्तव में ये तीनों हो पुरामा तीन सामंत-वंशों के ही वर्मन करते हैं।

२. विल्यन और हॉल का पासुपूराण ४, २०८. Purana Text, प्र० ४६, टि० ३४।

१. Purana Text, पु॰ ४६, टिप्पणां ३३। कुछ इस्त लिखित प्रतियों में 'शते' शब्द का इस प्रकार यदल दिया गया है कि उसका अस्मय "दे" के साथ होता है; परंतु वास्तव में यह 'हें' राब्द वर्गों के लिये नहीं, वर्लिक राजवंशों के लिये आया है।

उत्पर जो यह कहा गया है कि "बांघ्र लोग वसुधा का भाग करेंगे" उससे यह सृचित होता है कि इन परवर्ती बांघों ने साम्राज्य के अधिकार प्रहम्म किए थे। हम अभी आगे चलकर यह बतलावेंगे कि आंध्र देश के आपार्वतीयों ने साम्राज्य का अधिकार प्रहम्म किया था और सातवाहनों के पतन के उपरांत दक्तिमी भारत में उन्हों के राजवंश ने सबसे पहले साम्राज्य स्थापित करने का प्रयक्त किया था।

\$ १५५ मत्स्यपुराय के अनुसार आभीरों की दस पीड़ियाँ हुई थीं और उनका राज्य-काल ६७ वर्ष कहा गया है (सप्त पष्टिस्तु वर्षाीय दशाभीरास्त-आमीर सेव च। तेपुरसन्तेषु कालेन तत: किल-किला-नृपा:।) वायुपराय और मझांडपुराया में भी आभीरों की दस ही पीड़ियाँ बतलाई गई हैं, परंतु भागवत में केवल सात ही पीड़ियाँ बतलाई गई हैं और साथ ही भाग-वत में यह भी नहीं कहा गया है कि उनका राज्य-काल कितना था। विष्णुपुराया ने भी इस विषय में भागवत का ही अनुकरमा किया है।

§ १५६ इन सब बातों 'का सारांश यही है कि सब मिलाकर तीन राजवंश थे, जिनमें से दें। की स्थापना ते। साम्राज्य-भागी आंध्रों ने को थी और तीसरे राजवंश का उदय भी उसी समय हुआ था और जान पड़ता है कि वह तीसरा वंश भी उन्हों के अवीन था। यद्यपि उस समय ता उस तीसरे राजवंश का कोई विशेष महत्त्व नहीं था, परंतु सात-वाहनों के पतन के उपरांत उन्होंने विशेष महत्त्व प्राप्त कर लिया था।

इस प्रकार हमें पता चलता है कि—

- (१) अधीनम्य ( भृत्य ) छोटे आधों की सात पोड़ियाँ धीं धीर उनका राज्य-काल १०० वर्ष अधवा १०५ वर्ष था।
  - (२) आभीर १० ( अथवा ७ ) पीढ़ियाँ, ६७ वर्ष ।
  - (३) श्रीपार्वेतीय १०० अथवा १०५ वर्ष ।

## अधीनस्य या भृत्य आंध्र कीन ये और उनका इतिहास

ू १४७ में अधीनस्य या मृत्य आंध्र वस्तुवः वही प्रसिद्ध सामंत सातवाहन अथवा आंध्र हैं जिनके वंश भी में चुटु वंश के दो हारितीपुत्र हुए थे और जिनके शिलालेख कन्हेरी (अपरांत), कनारा (बनवसी) और मैसूर (मलब्छी) में मिले हैं। इन शिलालेखी की लिपियों की देखते हुए इनका समय सन २००ई० से पहले नहीं रखा जा सकवारे।

रेप्सन कृत C. A. D. ३१, ४३, ४६ और ५३-५५ कनोरी
 A. S. W. I. संद ५, ५० ८६; बनवसी, ई० एटिंक, सं० १४, ५० ३३१ । सेयुर ( सलवल्ली का शिमामा ) E. C. ७, २५१ ।

२. राह्स कृत E. C. सं ० ८, पृ० २५२ के सामने का प्लेट। इं॰ संटि॰, संद १४। सन् १८८५ ए० ३३१; पृ० ३३२ के सामने-

यशिप बनवसीवाले लेख की लिपि पुरानी है, परंतु उसी शासन-काल का मलवस्लीवाला जो शिलालेख है, वसको लिपि वहीं हैं जो सन् २०० ईंट में प्रचलित थीं। यह मल-बस्तीबाला शिलालेख भी उसी प्रकार के अचरों में लिखा है, जिस प्रकार के अचरों में राजा चंडसाति का काडवली-वाला शिलालेख है। सातवाहमीं की शाखा में इस चंडः साति के बाद केवल एक ही और राजा हुआ या (दे० एपिप्राफिया इंडिका, खंड १८, ए० ३१८) श्रीर उसके लेख में जो तिथि मिलती है, उसका हिसाव लगाकर मि० कृष्णशास्त्रों ने उसे दिसंबर सन् २१० ई० स्थिर किया है; और यह तिथि पुरायों में दी हुई उसको तिथि के बहुत ही पास पड़ती है (पुरागों के अनुसार इसका समय सन २२८ ई॰ भाता है। देखें। विहार-दर्शसा रिसर्च से।साइटी का जरमल, सन् १८३०, पृ० २७८)। राजा हारितीपुत्र विष्णु-स्कंद चुदुकुलानंद शातकार्य श्रीर उसके दै।हित्र हारिती-

वाला प्लेट । डा॰ बुइलर में समका था कि बनवसीवाला लेख इसवी पहलों शताब्दों के ब्रांत वा दूसरी शताब्दी के ब्यारंभ का है; परंतु डा॰ भगवानलाल इंद्रजी का मत है कि वह कुछ ख़ौर बाद का है। प्रो॰ रैप्सन ने C. A. D. पृ॰ २३ (स्मिका) में कता है कि राजा डारितीपुत्र का समय अधिक से अधिक सन् इसवी की तीसरी शताब्दी के आरंभ में रखा जा सकता है, इससे और पहले किसी तरह रसा डी नहीं जा सकता।

पुत्र शिव-स्कंद वर्म्मन् (वैजयंतोपित )। की वंशावली प्रोठ रैप्सन ने बहुत हो ध्यान और विचारपूर्वक, इस वंश के तीन शिलालेखों और पहले कदंव राजा के एक लेख के धाधार पर, फिर से ठीक करके तैयार की धोरे। जिस सामग्री के धाधार पर उन्होंने यह वंशावली प्रस्तुत की धी, उसे मैंने खूब अच्छो तरह देख और जाँच लिया है और इसलिये उसी की प्रह्मा कर लेना मैंने सबसे अच्छा समभा है। हाँ, उसमें जो विष्मुकह नाम आया है, उसे मैंने विष्मु-स्कंद कर दिया है। यह वंशावली इस प्रकार है—

राजा हारितीपुत्र विष्णु-स्कंद (विष्णु-कद्) चुदुकुलानंद शासकर्णि=महाभाजी—

महारथी = नागमुलनिका

हारितोपुत्र शिव-स्कंद वर्म्मन् ( वैजयंती-पति )

है १५८ इसमें कुछ भी संदेह नहीं है कि वंश का नाम चुटु है। अभी तक 'चुटु" शब्द की व्याख्या नहीं हुई है। यह वही शब्द है जिसका संस्कृत रूप चुण्ट है और जिसका अर्थ होता है— छोटा होना। यह अभी तक चुटिया नागपुर में 'चुटिया'

t. E. C. 100 0, 20 142 |

२. C. A. D. ए॰ ५३ से ५५ ( भूमिका )।

के रूप में पाया जाता है जिसका अर्थ होता है—छोटा नागपुर; और यह नाम उस नागपुर के मुकाबले में रखा गया है जो मध्य प्रदेश में है। बहुत कुछ संभावना इसी बात की जान पड़ती है कि यह द्रविड् भाषा का शब्द है जिसे आयों ने प्रहश्च कर लिया था। आधुनिक हिंदी में इसी का समानार्थक शब्द छोट है, जिसका अर्थ होता है— छोटा लड़का या भाई आदि। यह छोटू भी दही शब्द है जो जुटिया नागपुर में जुटिया के रूप में है। जुटु और जुटु-कुल का अर्थ होना चाहिए—छोटी शाखा अर्थात साम्राज्य-भेगों सातवाहनी की छोटी शाखा।

ह १५६, पुराशों के अनुसार इस चुटु कुल का अंत वाकाटक-काल में अर्थान सन् २५० ई० के लगभग हुआ था महतामन और सात. और उससे पहले १०० अथवा १०५ वाहनी पर उनका प्रभाव वर्षी तक उनका अस्तिस्व रहा। इससे हम कह सकते हैं कि इस कुल का आरंभ सन् १५० ई० के लगभग हुआ होगा; और यह वह समय था जब कि कहदामन की शक्ति के उदय के कारण सातवाहनी की सबसे अधिक कठिनाइयों का सामना करना पढ़ रहा था। राजकीय संघटन के विचार से कहदामन की जी स्थिति थी, उसका ठीक ठीक महत्त्व अभी तक भारतीय इतिहास के जाताओं ने नहीं समका है। उसे बहुत बड़ी शक्ति केवल अपनी उस कानूनी हैसियन के कारण प्राप्त हुई थी जी हैसियन किसी शक-शासक की न ती उससे पहले ही और न उसके बाद ही इस देश में हासिल हुई थी। उसका पिता पूर्ण रूप से अधिकार-च्युत कर दिया गया था थीर राज्य से इटा दिया गया था। परंतु काठियाबाड़ ( सुराष्ट्र ) और उसके आस-पास के समस्त हिंदू-समाज के द्वारा रुद्रदामन राजा निर्वाचित हुआ था ( सर्ववर्तेरिमगम्य रस्तावार्थ(म्) पतिरवे वृतेन )। जिन साराष्ट्रीं ने उसे राजा निर्वाचित किया था, वे अर्थशास्त्र) के अनुसार प्रतातंत्री थे। निर्वाचित होने पर रुद्रदासन् की शपधपूर्वक एक प्रतिज्ञा करनी पड़ी थीं, जिसकी बोषणा और पृष्टि उसने बपने जुनागढ़वाले शिलालेख में भी को है। उसमें उसने यह प्रतिज्ञा को बी कि—"मैं अपनी प्रतिज्ञा ( अर्थात् राज्याभिषेक के समय की हुई शपधः ) का सदा सत्यतापूर्वक पालन करूँगा।" रुद्रदासन् ने जी शपव या प्रतिज्ञा की थी और अपने जूनागढ़वाले शिलालेख में उसने जो सार्वजनिक घेषणा की थी, उसका भाशय यहाँ था कि जब तक मुक्त में दम रहेगा, तब तक मैं एक सच्चे सिंदू राजा को भाँति व्यवहार श्रीर बाचरश करूँगा; और इस बात के उदाहरण-स्वहत उसने कहा या कि जब मैंने सुदर्शन

<sup>2. 22. 224</sup> 

२. सत्य प्रतिष्ठा अर्थात् वर् प्रतिका जो राजा के। अपने राज्या-विषेक के समय करनी पड़ती थी। देखी Hindu Polity दूसरा भाग, पुरु ५०।

सागर नाम की कोल फिर से बनवाने का विचार किया, तव मेरे मंत्रियों ने उसका इसलिये विरोध किया कि उसमें बहुत अधिक धन ज्यय होगा। उस समय मैंने उनका निर्णय मान लिया और अपने निजी धन से उसे फिर से बनवा दिया। इस राजा का ध्राचरण धार व्यवहार वैसा हो या जैसा किसी पक्के से पक्के और कट्टर हिंदू राजा का हो सकता था: और इसी लिये हम यह भी मान सकते हैं कि यह बहुत हो लोक-प्रिय नेता बन गया होगा। वह संस्कृत का अच्छा जानकार और शास्त्रों का बड़ा पंडित था धीर उसने संस्कृत को ही अपने यहाँ फिर से राज-भाषा का स्थान दिया था। सातवाहन राजा की उससे बहुत बढ़ा सरका हो गया या और उसने दक्षिणावय के अधीरवर की दो बार परास्त भी किया था। परंतु फिर भी हिंदू धर्म-शास्त्र के अनुसार उसने श्रष्ट राजा ( अर्थात् अपने पराजित शत्र ) की फिर से उसके राज-पद पर प्रतिष्ठित कर दिया था। उसके शासन के कारण सातवाहन साम्राज्य में एक नया संघटन हुआ था।

ु १६० बस इन्हीं सब परिस्थितियों में चुदु कुल या छोटे कुल का उदय हुआ था और उसके साथ हो साथ कुछ और भी अयोनस्य या भृत्य-कुलों का भो उदय हुआ था। जो चुदुकुलानंद सिक्के मिलते हैं, वे संभवत: इसी काल के माने जा सकते हैं। यह चुदु या छोटा कुल

पश्चिमी समुद्र-तट की रचा करता था। उनकी राजधानी बनवसी (कनारा) प्रांत की वैजयंती नाम की नगरी में थीं। उनका शिलालेख हमें उत्तर में कन्हेरी नामक स्थान में मिलवा है और उनके सिक्के दिख्या में करवार नामक स्थान में मिलते हैं जो बनवसी श्रांत में समुद्र-तट पर है। उनकी जो सिक्के जुटुकुडानंद ( नंबर जी० पी० २ ) कहे जाते हैं, उन पर के प्रचर यदापि सन् १५० ई० से भी अधिक पुराने जान पड़ते हैं, परंतु फिर भी उनमें "कु" का जो रूप है, जिसका सिरा कुछ मोटा है और उनमें जिस रूप में ''न' के ठीक ऊपर भ्रमुखार लगाया गया है धीर "स" का जो हप है, वह बाद का है। ऐसा जान पड़ता है कि अचरों के पुराने रूप उन दिनों सिक्कों में प्राय: रख दिए जाते थे: बीर कुल मिलाकर वे सब सिक्के सी बरसों के दरमियान में बने थे। यहाँ यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि ये सिक्के चुटु-कुल के किसी राजा या व्यक्ति के नाम से नहीं बने थे, बरिक उन सब पर उनकी राजकीय उपाधि या चुटु-कुल का ही नाम दिया जाता या [ राव्यो चुटुकुडानंदस = अर्थात् चुदु-कुल की मानंद देनेवाले (का सिक्का)]। धीर मुंडराष्ट्र के गवर्नर या शासक मुंडानंद के सिक्की में भी हमें

१. C. A. D. दुः २२, क्लेट =, G. P. २, G. P. ३,

यही विशेषताएँ दिखाई देता हैं। पल्तव शिजालेखी के अनुसार यह सुंडराष्ट्र कांध्र देश का एक प्रांत या।

६ १६१ ये चुटु राजा, जिन्हें पुरागों में भृत्य मौग्र कहा गया है, साम्राज्य-मोगी बांधों की एक शास्त्रा के ही वे भीर बद लोग और सात- इन्हों के द्वारा हमें साववाहनी की बाहरी की जाति-मल- जाति का भी कुछ पता चल सकता यली शिलालेख है। मैंने एक दूसरे स्थान पर यह बतलाया है कि साम्राज्य-भागी आध्र बाह्मण जाति के थे। इस शाखा-कुल के वर्शन से इस मत की और भी पृष्टि होती है। उनका गोत्र मानव्य या जो केवल बाह्यणों का ही गांत्र होता है, और चुटु राजाओं के बाद भी यह बात मानी जाती वो कि वे बाह्यण थे। मैसूर के शिमोगा जिले में मलवल्ली नामक स्थान में शिव का एक मंदिर था जिसमें स्वापित मूर्त्ति का नाम महपहि-देव था। इस मंदिर में एक चुदु-राजा ने कुछ जागीर चढ़ाई थी और उसे आग्न-देव के रूप में एक बाह्यण की दान कर दिया था, जिसका नाम हारितीपुत्र कीडमान था और जी कीडिन्य-गीत्र का था।

१. मुंडानंद का तिक्का ने० २३६ इसो बर्ग का है। जान पड़ता है कि इसका संपंत्र मुंडराष्ट्र से था और मुंडराष्ट्र का नाम पंत्रलंक शिला-लेखों में स्त्राया है। (एपि० ई० ८, १५६) मुटिया नागपुर की मुंडारी भाषा में मुंडा शब्द का अर्थ होता है—राजा।

२. वि० उ० रि० सा० का बरनल, लंड १६, ६० २६३-२६४।

इस दान का बस्लेख एक छ:-पतलू संसे पर अंकित है जो मलबल्ली में जमीन पर पड़ा हुआ था। । वसमें बुद राजा का नाम और वर्गन इस प्रकार दिया हुआ है-वैजयंतीपुर-राजा मानव्य संगोत्तो हारितोपुत्तो विव्हु कह चुदुकुलानंद सातकिणा। इसी राजा ने अपने मदावस्त्रभ राज्युक की इस संबंध की बाहा भेजी थी। जान पहता है कि इसके बाहबाली किसी सरकार ने वह जागीर देवांचर समस्कर फिर से किसी को दे दी थी। एक कदंब राजा ने बाद में फिर से "बहुत ही प्रसन्न मन से" (परितृत्थेगा प्रकृति परितृष्ट होकर) कीडमान के एक वंशन की वह नागीर दान कर दी थी जो उस राजा का मामा और कैशिकांपुत्र था। इस दान में पुरानी आगीर को भी ही, पर साथ ही उसमें बारह नए गाँव भी जोड़ दिए गए थे और उस सब गाँवों के नामों का भी वहाँ मलग मलग उल्लेख कर दिया गया है; भीर इस दान का भी उसी खंभे पर सार्वजनिक रूप से उल्लेख कर दिया गया था। पूर्वकालीन दावा ने जी दान किया था, उसका उस

<sup>2.</sup> E. C. लंड ७, २५१-२५२, लंब २६३-२६४।

२. देली रायल एशियाटिक नेत्साइटी के जरनल, सन् १६०४, १० २०४, वाद टिप्पणी २ में फ्लोट द्वारा इसका संशोधन । बाज पलीट ने यह मानकर कुड़ मण्यदी पैदा कर दी है कि शियरकंद यम्मन एक कदब राजा था। परंतु वास्तव में यह चुड़ राजा का नाम है जिसे ग्रीड रेप्सन ने स्पष्ट कर दिया है। देखी C. A. D. EIV.

खंभे पर इस प्रकार उल्लेख है-शिव (खद) बन्मणा मानव्य-संगोचेग हारितीपुचेन वैजयंती पतिना पुरुव-दत्ति । यहाँ शिवस्वद वस्मन करण कारक में आया है और इसके विपरीत कदंव राजा प्रथमा में रखा गया है श्रीर यह शिवसद वस्मन ही वह पहला राजा था जिसने वह दान किया था (पुब्बदत्त )। इसमें उसके नाम के माघ भी वहीं उपा-थियां हैं जा विष्णु-स्कंद शातकार्शि के शिलालेख में मिलती हैं। उन दिनों नाम के आगे उसका सम्मान बढ़ाने के 'शिव'' सम्मान-सूत्तक हैं अधिक प्रधा थी। इस राजा की माता का जो शिलालेख बनवसी में उत्कीषी तुथा था, उसके अनुसार इस राजा का नाम शिवखद नागरि सिरो था; भीर कन्द्रेशी में उसकी माता का जा शिलालेख है, उसमें उसका नाम खंड नाग सातक दिया है। इसलिये इसके भारंभ का 'शिव' शब्द केवल सम्मान-सूचक है। सात और साति वास्तव में स्वाति शब्द का ही रूप है और पुरावों में यह सात या साति शब्द आंध्रों के कई नामों के साथ आया है। स्वाति का अर्थ होता है—सलवार। उसकी माता विष्णु-स्कंद की कन्या थी। इसी का नाम विण्ह-कद या विण्ह-कइ भी मिलता है। यह चुटु-कुल का राजा था और बन-वसीवाले शिलालेख में इसी की सात-कृष्णि भी कहा गया है। पहला दान स्वयं वैज्ञयंती-पति हारितीपुत्र शिवस्कंद

वस्मेंन्। नं नहीं किया घा और न उसने उसका उल्लेख ही कराया था, बल्क उसके दादा विष्णु-स्कंद (विण्हु कहरे) सातकीर्ण ने वह दान किया था और उसी में उसे उत्कीर्ण भी कराया था। और दूसरे अभिलेख में जो यह कहा गया है कि जब कर्दब राजा ने यह सुना कि शिव-स्कंद वर्म्भन ने पहले यह दान किया था, नव उसने बहुत ही असझवा-पूर्वक और परितृष्ट होकर उसे फिर से दान कर दिया, उसका आश्य यह है कि प्र-पिता और पीत्र के नामों में कुछ गढ़बड़ी हो। गई थी और प्र-पिता के नाम के स्थान पर भूल से पीत्र का नाम लिख दिया गया था?।

१. कदंब राजा ने "सात" के। बदलकर "बम्मेन्" कर दिया है अथवा "सात" के भाद ही सम्मेन् भी जीड़ दिया है; और पथि उससे पहले तो यह प्रधा नहीं थी, पर हाँ उसके समय में राजा लोग अपने नाम के साथ "बम्मन्" शब्द जीड़ लिया करते थे।

२. में इसे "कडु" नहीं परिक "कइ" पढ़ता हूँ। दूसरी पिक में जो "द" है, उसे पहली पिक के महपाइदेव और नद में के, तथा तांसरी पीक के देखा और दिवाम में के "द" के साथ मिलाओं।

३. अभवा यह भी है। सकता है कि शिवस्कंद ने फिर से उस दान की स्वोक्ति दी है। और उसका समर्थन किया है। जैसा कि उस पल्लव दान के संबंध में हुआ था की प्रिक्ट १, ए० २ में प्रका-शित दुआ है और जिसमें पल्लब-सम्राट्न अपने पिता "बण्" के किए हुए दान का समर्थन या पुष्टि की है।

§ १६२ मैंने वह प्लेट बहुत म्यानपूर्वक पड़ा है और चीथी पंक्ति में "शिव" शब्द के पहले मैंने देखा कि "कदंबा-मलबल्ली का कदव नाम् राजा" पढ़ना असंभव है। हाँ राजा: बुद्ध-राजाओं के ब्रेतिस पंक्ति में सुभने कदंबी के वैभव उपरात पल्लन हुए वे का अवश्य उत्लेख मिला है। और उसी पंक्ति से यह भी सूचित होता है कि वह कदबी का लिखवाया हुआ दानपत्र है। उस लेख की चैं। श्री पंक्ति से ही बादवाले दान का उल्लेख बारंभ होता है; बीर उसमें का जा अंग पढ़ा जा सकता है, बह इस प्रकार है—शिव ख (द) वमणा मानव्य स(गो) तेन हारितीपुत्तेन वैत्रयंतीपति (न) (पंक्ति की समाप्ति )। ''शिव'' के पहले दो शब्द (राजा ) खीर थे और तब उसके बाद खालो जगह है। "शिव" शब्द के पहले मि॰ राइस ने पड़ा था-"सिद्धम् जयति महपहिदेवी वैजयंती-धम्म सहाराजे पति-कत सीकाधिकळपरा कदंबानाम् राजा" और इसी में मुक्ते जयतिमट—ध(म्) महा...जा... लिखे होने के भी कुछ चिद्र मिलते हैं। इसके उपरांत मि॰ राइस ने जिसे "थिराजे" पढ़ा है, वह ठीक थै।र साफ तरह से पढ़ा नहीं जाता, परंतु उसको जगह पर मेरी समक में यह पाठ है र (शा) स्मा सहाय-वि...का। सि॰ राइस ने जो "पवि कद" आदि पढ़ा है, उसका कोई अर्थ नहीं होता। उन्होंने जिसे "धिराजे प ति क त" पढ़ा है, वह सेरी समक्त में "र (शा) न्मा अग्राप-विण है। सुक्ते इस बात में कुछ भी संदेह नहीं है कि ''धम्ममहाराजी" के बाद (मयु)-रहाग्मा आखप (य) वि था। "राआ" सं पहले "प" के बाद जी छ: अचर और ''क" के बाद जी चार अचर मिट से गए हैं, यदि उन्हें खुब अच्छी तरह रगड़कर साफ किया जाय और तब उनकी प्रतिक्षिप तैयार की जाय तो उनके वास्तविक स्वकारों का पता चल सकता है। सयूर-शम्मी पहला कदंव राजा था। उसी ने यह दान फिर से जारी किया या दोहराया था।

परंतु यह कोई आवरयक निष्कर्ष नहीं ही सकता कि कदंबी के बाद तुरंत ही चुदु-वंश का राज्य आरंभ ही गया था। चुदुओं और कदंबी का परम्पर संबंध था और कदंब लोग चुदुओं की ही एक शास्ता थे (देखी § २००)। अवस्य ही इन दोनों के मध्य में कोई शबू भी प्रवल ही गया होगा और वह शबू पल्लवों के सिवा और कोई नहीं हो सकता। वालगुंड-वाले शिलालेख को देखते हुए इस विषय में कल्पना या अनुमान के लिये कोई स्थान नहीं रह जाता, क्योंकि उसमें यह कहा गया है कि पल्लवों के राज्य के कुछ अश पर मयूरशम्मां ने अधिकार कर लिया था और उस पर अपना राज्य स्थापित किया था; और वह इसलिये राजा मान लिया गया था कि वह हारितीपुत्र मानव्य का बंशधर था।

१, गांप , इं । खंद =, प्र ३१, ३२, शिमालेख की पंकिया ६, ७ ।

इस प्रकार ईसवी तीसरी शताब्दी के उत्तराई में चुटुओं को पत्जवों ने दबा लिया था; और जिस पत्जव राजा ने इस प्रकार चुटुओं को दबाया था, वह शिवस्कंद वर्मन पत्जव से ठोक पहले हुआ था; अर्थात् वह शिवस्कंद वर्मन का पिता था जिसने एक अश्वमेध यह किया था (देखी § १८३)।

§ १६३. कीडिन्य लोग ईसवी दूसरी शताब्दी के आरंभ में ही चेत्र में था गए थे। ये लोग कदाचित् उसी वंश के वंशधर थे जिसने अपना एक वंशधर चंपा ( इंडो-चाइना ) में कीहिन्य राज्य स्थापित करने के लिये भेजा था। जान पड़ता दे कि साम्राज्य-भागी सातवाहनों के समय में ये लोग उत्तरी भारत से बुलाए गए हो। यह वंश बहुत ही प्रतिष्ठित या। दे। मलबल्ली प्रभिजेकों में इनका नाम बहुत सम्भानपूर्वक साया है और इनका राज-वंश के साथ संबंध था। चंपा में कीडिन्यों के संबंध में जो अनुश्रृति हैं, वसका हमें यहाँ ऐति-हासिक समर्थन मिलता है। चंपा में जो उपनिवेश स्थापित हुआ था, उसे बसाने के लिये कीडिन्यी के नेतृत्व में दिचा भारत से कुछ लोग गए थे। फिर समुद्रगुप्त के शासन-काल में एक ग्रीर कीडिन्य चंपा गया था, जहाँ उसने समाज-सुधार किया था। बहुत कुछ संभावना इसी बात की जान पड़ती है कि उसका संबंध भी इसी वंश के साथ रहा होगा। इन

कीडिन्थे। का अपनी चंपावाली शास्त्रा के साथ अवस्य द्वी संपर्क रहा होगा और वह संपर्क उनके लिये बहुत कुछ लाभदायक भी होता ही होगा। इस प्रकार ईसवी दूसरी, तीसरी और चौथी शताब्दियों में दिचा। भारत में भी भीर उपनिवेशों में भी वे लोग सामाजिक नेता थे।

§ १६४, पुरावों में दी हुई वातों से माभीरी का इतिहास बहुत कुछ स्पष्ट हो जाता है। यद्यपि भाभीरों की १० अथवा ७ पीढ़ियाँ कही गई हैं. आभीर परंत फिर भी उनका राज्य-काल केवल ६७ वर्ष था। साधारवात: यही माना जाता है कि उस समय के सातवाहनों के समय में इन ब्रामीरों ने 'उस ईश्वर-सेन की अधीनता में एक राज्य स्वापित किया था, जिसका शिलालेख हमें नासिक में मिलता है। उस शिलालेख में दो महत्त्वपूर्ण जानकारी की बातें मिलती हैं। (१) जी ईश्वरसेन उसमें राजा कहा गया है और जिसके शासन-काल को नवें वर्ष में वह लेख उत्कीर्श हुआ। या, वह किसी राजा का लढ़का नहीं था, बल्कि उसका पिता शिवदत्त एक सामान्य बाभीर या ( शिवदत्तमामीरपुत्रस्य ) । बीर (२) जिस महिला ने वह दान किया था और सभी तरह के रेगो साधुमों की चिकित्सा बादि के लिये कुछ पंचायती

१. एपिमाफिया इंडिका, संब ८, ए० ८८।

संघों के पास धन जमा कर दिया था, उसने अपने आपको ''गगापक विश्ववस्मीन की माता'' और ''गगापक रेमिल की पत्री" कहा है जिससे यह सुचित होता है कि इसके संबंधी किसी गुगा प्रजातंत्र के प्रधान थे। जिन ब्राभीरों का साम्राज्य-भोगी सातवाहनी के समय में उदय हुआ था, जान पड़ता है कि उनका एक गण या प्रजातंत्र था और उनमें इंश्वरसेन ऐसा प्रथम व्यक्ति हुआ था जिसने राजा ( राजन ) की उपाधि धारण की थी। उसके संबंध में यह विश्वास किया जाता है कि उसने सन् २३६ और २३-६ ई० के मध्य में शक जन्नप की अधिकार-च्युत करके निकाल दिया था। मत्त्वपुराव ( देखे। 🖇 १५५ ) में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि बिंध्यशक्ति के उदय के पहले अर्थात् सन् २४८ ई० के लगभग आभीरों का अंत है। गया था। ऐसा जान पहता है कि जिस समय ईश्वरसेन का उदय हुआ था, उसी समय से पुराग यह मान लेते हैं कि आभीरों का गगा या प्रजातंत्री धीर अधीनता का काल समाप्त हो गया था। यदि ६७ वर्ष के अंदर ही दस कथवा सात आदमी बारो बारी से शासन के उत्तराधिकारी ही ती इसका अर्थ केवल यही हो सकता है कि उनमें गगतंत्र या प्रजातंत्र प्रचलित था और उसमें इसी तरह उत्तराधिकारियों या शासकी की पीढ़ियाँ होती थीं, जैसी पुष्यमित्रों तथा इसी प्रकार के दूसरे मित्रों में हुआ करती थीं, जिनका उल्लेख पुराखों में है; और प्रत्येक

अधिकारी का शासन-काल इसी प्रकार चरुप हुआ करता था। जिस समय समुद्रगुप्त चेत्र में भाता है, उस समय हम फिर ब्रामीरों का गशतंत्री या प्रजातंत्री समाज के रूप में पाते हैं। ईश्वरसेन ने कदाचित् माभीर संघटन बदल डाला या और एक राजवंश स्थापित करने का प्रयत्न किया था। नासिक-वाले शिलालेख में इस बात का उल्लेख है कि स्वयं इश्वरसेन के लगय में हो गगपकी का अस्तित्व था, सर्घात् गतातंत्र या प्रजातंत्र प्रचलित या धीर उसका प्रधान गगापक कहलाता या । यद्यपि अधिकतर संभावना ते। इसी बात की जान पहती है कि बह गगतंत्र के बाहर का एक नया और एकतंत्री शासक या राजा था, परंतु यह भी है। सकता है कि वह एक गण्यतंत्रों राजा रहा हो। जो हो। परंतु यह बात अवस्य निश्चित है कि उसके समय में साभीरों ने एक राजनीतिक समाज के रूप में सातवाहन राजवंश की अधोनता में रहना छोड़ दिया या। ईश्वरसेन के इंड वर्ष पहले सातवाहनी ने जो आमीर गगतंत्र की मान्य किया था, उसका समय सन् १६० ई० के लगभग हो सकता है। रहदामन की गगानंत्री बीधेवी और मालवों ने बहुत तंग कर रखा था; और जान पड़ता है कि सातवाहनों ने आभीरों की बीच में इसी लियं रस छोड़ा था कि यै।धेयों और मालवों के साथ विशेष संघर्ष की संमावना न रह जाय धीर आभीर लोग बीच में रहकर दोनी पन्नों का संवर्ष बचावें। सात-

बाहनों ने देखा होगा कि अपने पड़ोसी चत्रप के राज्य से ठीक सटा हुआ एक गग्र-तंत्र रखने में कई लाभ हैं।

\$ १६५. पुराणों में आभीर शासकों की संख्या के संबंध में कुछ गड़बड़ी है; कहीं वे १० कहे गए हैं और कहीं ७; और यह गड़बड़ी इसलिये हुई है कि इसके ठोक बाद ही एक और संख्या भी दो गई है अर्थात कहा गया है कि गई-भिलों में सात शासक हुए थे। भागवत में कहा गया है कि गईभिलों में १० और आभीरों में ७ शासक हुए थे और दूसरे पुराणों में कहा गया है कि आभीरों में १० और गईभिलों में ७ शासक हुए थे। यह संख्या-विपर्यंथ के कारण होनेवालों भूल है। परंतु भागवत के अतिरिक्त और सभी पुराण इस बात में सहमत हैं कि आभीरों में १० शासक हुए; और इसलिये यही बात अधिक ठोक जैयती है।

§ १६६. जैसा कि ऊपर बतलाया जा चुका है, कीटिल्य के समय में काठियावाड़ में सीराष्ट्रों का गणतंत्र था। जान पड़ता है कि बाभीर धीर सीराष्ट्र लोग यादवीं धीर बंधक बृष्णियों के हो संगी-साबी धीर रिश्तेदार थे।

## श्रीपार्वतीय कीन थे और उनका इतिहास

§ १६७, गेंद्रर जिले में कृष्णा नदी के किनारे नागार्जुनी-कीड अर्थात नागार्जुन की पहाड़ो पर भभी हाल में जे। कई

शिलालेख मिले हैं, उनके बाधार पर डा० हीरानंद शास्त्री ने यह निश्चय कर लिया है कि श्रीपर्वत कीन या। वे सब शिलालेख इसवी तीसरी शताब्दी के शीपवंत हैं। इन पहाडियों के बीच में एक उपत्यका या घाटी है: और इन पहाड़ियों पर उन दिनी किलेबंदी थीं। ईटी की किलेबंदी के कुछ भग्नावशेष वहाँ अभी तक वर्तमान हैं और वे ईटें मीर्थ डंग की हैं। सैनिक कार्यों के लिये यह स्थान बहुत ही उपयुक्त था और एक हड़ गड़ का काम देता था; थ्रीर ज्ञान पड़ता है कि मीयों के समय भवना उससे भो श्रीर पहले से वह स्थान प्रांतीय राजधानी के रूप में चला था रहा था। वहाँ शत्रुओं से अपना बचाव करने के लिये जी प्राकृतिक योजनाएँ घी, उन्हें इंटों और पत्यरी की किलेबंदी से और भी ज्यादा मजबूत कर लिया गया था। वे ईटें २० इंच लंबी, १० इंच चै। ही और ३ इंच मीटी हैं। और यही नाप उन ईटों की भी है जो बुलंदी बाग में खोदकर निकाली गई हैं।

१. आरकियाले। जिकल सर्वे रिपोर्ट, १६२६-२७, पु॰ १५६ और उसके आगे; १६२७-२८, पु॰ ११४। लिपि के संबंध में देखें। खार॰ स॰ रिपोर्ट १६२६-२७, पु॰ १८५-१८६। जब मेरी यह मूल पुस्तक खुपने लगो थी, तब मुक्ते प्रविधातिया इंडिका, खंड २० का पहला अंक मिला था जिसमें डा॰ बोगेल ने इन शिलालेखों के। संपादित करके प्रकाशित कराया है।

लच्यों से सिद्ध होता है कि इस स्थान पर साववाहनों के साम्राज्य की किलेबंदीवाली राजधानी थी, जिनके सिक्के— जिनकी संख्या ४४ थी—एक यह के भग्नावशेष में मैमारी के बीजारी के साथ पाए गए थे।

ुँ १६= मि॰ हामिद कुरेंशी और मि॰ लागहरूट ने इस स्थान पर बाढ़ों के कुछ ऐसे स्तूपों के भग्नावशेष भी आंध्र देश के श्रीपर्वत स्त्रोद निकालों हैं जिन पर अमरावती का इंद्याकु-पंश के हंग की नक्काशी है। वहाँ मि० कुरेशी ने अठारह शिलालेख ढुँढ़ निकाले ये जिनमें से पंद्रह शिलालेख संगमरमर के पत्थरी पर खुदे हुए हैं। ये सब संभे एक ऐसे महाचेतिय या बड़े स्तूप के चारी ध्रोर गड़े से जिसके अंदर महात्मा बुद्ध के मृत शरीर का कुछ अंश (दाँत या अस्थि आदि ) रचित था? । शिलालेखों से पदा चलता है कि इस स्थान का नाम ओपर्वत था। हम यह अनु-अति भी जानते हैं कि सुप्रसिद्ध बैद्धि भिन्न और विद्वान नागार्जुन श्रीपर्वत पर चला गया था और वहीं उसकी मृत्यु हुई थो; श्रीर इस संबंध में एक बहुत ही अद्भुत बात यह है कि इस पहाड़ों का भाजकल भी जो नाम (नागा-

१. श्रारकियाने।जिकन सर्वे विपोर्ट, १६२७-२=, प्र॰ १२१। २. महा॰ बुद्ध के शरीर का यह अवशेष अब मिल गया है। देखें। Modern Review (कनकसा), १६३२, प्र॰ ==।

र्जुनीकोड ) प्रचलित है, उससे भी इस बात का समर्थन होता है। युषान-कवांग ने लिखा है कि नागार्जुन सात-वाइन राजा के दरबार में रहता था। सब शिलालेख पासी हंग की प्राकृत भाषा में हैं। पत्थर की कुछ इमारतें और प्रसलो इमारमें भी कुछ सिथी की बनवाई हुई थीं: बीर ये सब इमारतें भिन्नु और स्वपित धानेद के कहने से धीर उसी की देख-रेख में बनवाई गई थीं। ये सब खियाँ इच्याकु (इस्राकु ) राजवंश की थीं। सन् १८८२ ई० में जम्मारयपेट नामक स्थान में जो तीन शिलालेख मिले थे, उससे हमें इच्वाकु-वंश का पहले से ही पता लग चुका है: ग्रीर डाक्टर बुहुर ने यह निरचय किया था कि ये सब शिलालेख ईसबी तीमरी शताब्दी के हैं?। सिठ कुर्रेशो की जो घठारह शिलालेख मिले थे. उनसे पता चलवा है कि राजवंश की कई खियाँ पक्की बाद्ध थीं, परंतु राजा लोग सनावनी हिंद थे और उनकी राजधानी विजयपुरी पास ही उस घाटों में थीरे। इनमें से अधिकांश शिलालेख राजा सिरि बीर पुरिसदत के शासन-काल के ही हैं जी उसके राज्यारे। हरा के छठे थीर घठारहवें वर्ष के बीच के हैं। जन्म-टयपेट में, जिसका समय संवत २० है, एक शिलालेख

Watters, 7, 700, 700 /

२. इंडियन एंटिक्वेरी, लंड ११, ए० २५६।

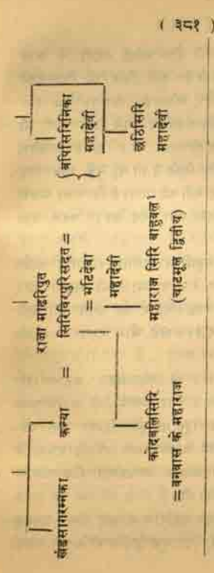
३, आर्राक्यालाजिकल सर्वे रिपोर्ट, १६२७-२८, ४० ११७ ।

महाराज वासिठोपुत्र सिरि बाहुबल चाटमूल (अथवा चाटमूल हिसीय) के राज्याराहण के ग्यारहुवें वर्ष का है। इन शिकालेखी बीर जगाटवपंटवाले शिकालेखों के मिलान से नीचे लिखा बंश-युच तैयार हाता है

हम्मिनिरिशिक्त ( uffo to 20-94) इखाक मिरि चाटमून महाराज कासिठीयुव भाइपि चारसिरि= महावस्वर चातिसिरि = महावलंबर शुक्रेय का कन्द्रसिति

१. गान पहता है कि समिनर की संबंध उस तरवाड़ यद्द से है जा अदालती के गुक्दमी की रिपोटी (Law Reports ) में तरवाड़ के रूप में मिलाता है और जिसका ग्रम है -ऐसा राज्य जा किसी दूखरे के दिया जा सकता है। महासमित्र का मतलन होगा-न्या राजा या यहत नवा जागीरदार ।

२. हमका निवाह भनकत के महादहनायक खंड = पिशामांक ने हुआ था।



निरमुरिसहत = श्रीरपुरुपदत्त । जानितितिर = ग्रानित्रभी । इस्मितिर = निका = इस्मेंब्राना । इति = गण्डी ( कल्यांचनी देवी )। चार = शात ( जिसका अर्थ होता है - प्रमग्र )। . इन नामी के संस्कृत कर्प इस प्रकार होंगे -

डा॰ हिरानंद शाखी ने जा "बाहुनल" पड़ा है, यह ठीफ है। देशा मारश्रम फिट क्रियमें यह त्या क्तेर की ( G ) में "ब्रम का रूप मलत बना है, परंतु उसका पूरा रूप खेट एच ( H ) में मिलता है जिसमें बीक्रार प्रकृत है। डा॰ बोरोल से बो इसे "एड्बल" पड़ा है, यह प्लेट की देसने से ठीक नहीं जान पड़ता यह दे। बार माया है और देली बार सक्ट "द्रा हो है। वीर पुरिसदच ने अपनी तीन समेरी बहनों के साथ विवाह किया था, जिनमें से दे। उसी तिथि के शिलालेकों में "सहादेवी" कही गई हैं (एपि० ई०, खंड २०, ५० १८-२०)। इनमें से भटिदेव कदाचित सबसे बड़ी रानी थीं और वह चाटमूल द्वितीय की माता थीं। इसके अतिरिक्त राज-परिवार की चार थीर खियों ने भी बड़े बड़े दान किए थे, पर शिलालेकों में यह नहीं कहा गया है कि राजा अथवा राज-परिवार के साथ उनका क्या संबंध था। उनके नाम इस प्रकार हैं—

- १. महादेवी कद्रधर भट्टारिका उजनिका ( अर्थात् उज्जीन से आई हुई ) जो एक महाराज की लढ़की थी। महाचेतिय से संबद्ध विद्वार की इसने चांतिसिरि के साथ मिलकर १०७ खंभे और बहुत से दीनार दिए थे।
- २. एक महावलवरी जो महावलवर महासेनापति विण्हुसिरिको मावा धीर प्रकीयी के महासेनापति सहातलवर वासिठीपुत महाकुंडसिरिको पत्नी घी।
- मुल चाटसिरिका महासेनापत्री जो हिरंजकस के महासेनापित महातलकर वासिठीपुत खंड चलिकि-रेम्मगाक की पत्नी थी।

वनवास का कोई एक महाराज भी था, जिसे इच्चाकु राज-परिवार की एक स्त्रों (चाटमूल द्वितीय की बहुन) ब्याही

थीं। वह या ता चुटु-राजाओं में अंतिम घा और या अंतिम राजाओं में से एक या: और उसकी उपाधियों से यह जान पड़ता है कि वह इदवाकुक्षों का अधीनस्थ या भूत्य हो। गया था। यह स्पष्ट है कि चाटमूल प्रथम पहले सातवाहनों के अधीन एक महाराज या। शिलालेखों में उसकी उपाधि साधारणतः छ।द दी गई तै थीर उसके संबंध में केवल इसी प्रकार उल्लेख किया गया है-"इच्चाकुओं का सिरि चाट-मूल"। प्रीर जहाँ उसकी उपाधि भी दी गई है [ असे उसकी लड़की ने एक स्थान पर उसकी उपाधि दी है; देखे। एपिवाफिया इंडिका, खंड २०, प्र० १८ (वीर) ]। वहाँ उसे सदा "महाराज" ही कहा गया है; परंतु वीरपुरिसदत्त की सदा ( केवल दे। स्थानों को छीड़कर ) राजन ही कहा गया है। वीरपुरिसदत्त का पुत्र चाटमूल द्वितीय सदा "महा-राज" ही कहा गया है (एपिश्राफिया इंडिका, खंड २०, पृ० २४ )। इससे सृचित होता है कि चाटमूल प्रथम ने राजकीय पद प्रहण किया या और उसके बाद केवल एक पोड़ी तक उसके बंश में बह पद चला था और चाटमूल द्वितीय के समय में उसके वंश से वह पद निकल गया था। रुद्रधर भट्टारिका उज्जियनी के महाराज की कन्या थी; श्रीर इससे यह प्रमाणित होता है कि इत्वाकुओं के समय में अवंती में कोई जलप नहीं बल्कि एक हिंदू शासक राज्य करता याः और इस बात की पुष्टि पीराधिक इतिहास सं

भी तथा दूसरे साधनों से भी होती है। रुडधर भट्टारिका का पिता अवश्य ही भार-शिव साम्राज्य का एक सदस्य रहा होगा (वह भार-शिव साम्राज्य का कोई अधीनस्य राजा होगा)।

६ १६ ६ राजा सिरि चाटमूल ( प्रथम ) ने अग्निहोत्र, अभिनष्टीस, बातपेय धीर अश्वमेध यज्ञ किया था धीर वह देवताओं के सेनापति महासेन का उपासक था। इन लोगों में अपनी मीसेरी और ममेरी बहनों से विवाह करने की इच्बाकु सोवाली प्रथा प्रचलित थो। बैद्ध धर्म के प्रति उस क्षागों ने जो सहनशीलवा दिखलाई थी, वह अवस्य ही बहुव मार्फे की थीं। राजपरिवार की प्राय: सभी खियाँ बैद्ध थां: और यगपि राजाभां तथा राज-परिवार के दूसरे पुरुषों ने उन सियों की दान करने के लिये धन दिया था, परंतु फिर भी किसी राजा अथवा राज-परिवार के दूसरे पुरुष ने स्वयं अपने नाम से एक भी दान नहीं किया था। इस्वा-कुन्नों ने अपने पुराने स्वामी सातवाहनों की ही धार्मिक नीति का अनुकरश किया था। उनका शासन बहुत ही शांतिपूर्ण था। वीरपुरुषदत्त के समय के शिलालेखीं में से एक शिजालेख में यह कहा गया है कि नागार्जुन को पहाड़ी पर बंग, बनवास, चीन, चिलात, काश्मीर और गांधार तक के यात्रो तथा सिंहली भिन्न आदि आया करते थे।

है १७०, चांतिसिरि के परिवार के शिलालेखों की लिपि से सिद्ध होता है कि वह ईसवी तीसरी शताब्दी में शिलाले और उत्तर हुई थी। बुह्द ने वीरपुरिसदत्त का पारस्परिक प्रमाव का, जो चांतिसिरि का भतीजा धीर दामाद था, समय ईसवी तीसरो शताब्दी निश्चित किया है। जान पड़ता है कि राजा चाटमूल (प्रथम) ने सन् २२० ई० के लगभग अर्थात् छोंघ्र के साम्राज्यभोगी सातवाहन राजवंश के चंडसाति का अंत होने के थोड़े हो दिन बाद अश्वमेध यह किया था?। इसके कुछ ही दशकी के बाद पल्लव राजा शिवस्कंद वर्म्मन ने भी इसी प्रकार के खड़ा ( खिन्छोंम, बाजपेय, अश्वमेध हैं ) किए थे और वाका-

१. इंडियन एंटिक्वेरी, खंड ११ ए० २५८।

रे. सन् २१० ई० के लगमग का उसका अभिलेख वहाँ पाया नाता है (धरि० ई० १८, ३१८)। इसके उपरांत राना पुलामानि (तृतीय) हुआ था और पुराखाँ में उसी ते इस वंश का अंत कर दिया गया है (बि० उ० रि० सें। का जरमल, खंड १६)। और जान पड़ता है कि राजा पुलामानि तृतीय अपने पूर्वनों के समस्त राज्य का उत्तराधिकारी नहीं हुआ था।

३. एपि० ई० लंड १, ए० ५. शियस्कंद वर्म्मन् के पिता के नाम के साथ जी विशेषणा लगाए गए हैं, वे इक्वाकु शैली के हैं जिससे यंचित होता है कि इक्वाकुओं के डॉक बाद ही उसे राजकीय अधिकार प्राप्त हुए थेल यथा—

टक सम्राट् प्रवरसेन प्रथम ने भी और भी अधिक ठाठ-बाट से ये सब यज्ञ किए थे। इस प्रकार यहाँ आकर इत्तर भारत थार दिख्या भारत के इतिहास परस्पर संबद्ध हो जाते हैं।

§ १७१, इन लोगो का वंश उत्तर से आए हुए अच्छे चित्रयों का या। प्राचीन इच्वाकुओं की भौति ये सोग भी अपनी मीसेरी, और ममेरी आदि बहनों के साथ विवाह करते थे। जान पड़ता है कि जिस समय सातवाहन लोग इत्तर में संयुक्त प्रांत तथा बिहार तक पहुँच गए थे; श्रीर जिस समय वे साम्राज्य के अधिकारी थे संभवत; उसी समय ये लें। व उत्तर भारत से चलकर दिचया की ओर गए थे। श्रीपर्वत के इत्त्वाकुओं में चाटमृत प्रथम ऐसा पहला राजा घा, जिसने अपने पूर्ण स्वाधीन शासक होने की थे।पणा की थी. और यह धे।पद्या उसने संभवत: अपने शासन के श्रीतम दिनों में की थी। परंतु यह एक ध्यान रखने की बात है कि शिलालेशों में उसका नाम बिना किसी उपाधि के साथा है। केवल भटिदेवा के शिलालेख में उसका नाम उपाधि-सहित है, जिसमें उसकी सामंतवाली महाराज की उपाधि दी गई है। केवल वीरपुरिसदत की राजन की उपाधि प्राप्त की। शिलालेखों में चाटमूल द्वितीय के नाम के साथ वही सामंती-

<sup>(</sup> इदबाकुः ) हिरमा-केरि-गी-गतसहस-इल-सत-महसदायस । ( पल्लव ) अनेक-हिरोग-केर्डो-गो-इल-सतसहस-पदायमो ।

वाली "महाराज" की उपाधि मिलती है। उसने दिल्गा-पय के दिल्गा साम्राज्य को फिर से स्वापित करने का प्रयस्न किया था और इसका आरंभ उसने एक अध्यमेश्व यज्ञ से किया था। उत्तर में जो राजनीतिक काम भार-शिव कर रहे थे, वही दिल्गा में इत्त्वाकु लोग करना चाहते थे। जान पड़ता है कि भार-शिवों का उदाहरण देखकर ही चाटमूल (प्रथम) ने भी उनका अनुकरण करना चाहा था; क्योंकि उत्तर में भारशिव उस समय तक अपनी योजना सफलतापूर्वक पूरी कर चुके थे और उन्होंने मध्य प्रदेश में आंध्र को सीमा तक अपना साम्राज्य स्थापित कर लिया था। उत्तर के साथ इत्त्वाकुओं का जो संबंध था, उसकी पृष्टि इस बात से भी हो जाती है कि इत्त्वाकु की रानियों में से एक रानी उज्जियनी से आई थी।

\$ १७२. हम यह मान सकते हैं कि चंद्रसाति सातवाहन के उपरांत सन् २२० ई० के लगभग इच्चाकु वंश ने साम्राज्य स्थापित करने का विचार किया था। इनकी तीन पीड़ियों

१. ध्रिमाफिया इंडिका, लंड १८, ५० ३१८। राजा वासिडियुत समि (स्वामिन्) चंडमातिवाला शिलालेल उसके राज्य-काल के दूसरे वर्ष में उतकीयों हुआ था ख्रीर उस पर तिथि दी है म १. हे २, दि १। मि० कृष्ण शास्त्री इसका खर्म लगाने हैं—मागदीयें बहुल प्रथमा; और हिसाब लगाकर उन्होंने निश्चय किया है कि वह शिला-लेख दिसंबर सन् २१० ई० का है। मिलान करी पुराणों में दिया

ने राज्य किया था इसलिये हम कह सकते हैं कि इस वंश का भंत सन २५०-२६० ई० के लगभग हुआ होगा, और इस बात का मिलान पुराखों से भी हो जाता है, क्योंकि बनमें कहा गया है कि जिस समय विंध्यशक्ति का उदय हुआ या, उसी समय इच्चाकु वंश का ग्रंत हुआ था। सात-बाहनों ने जिस समय चुदुओं और आभीरों की स्थापना की र्था, लगभग उसी समय इच्चाकुओं की भी स्थापना की थी। चुटु और आभीर लोग तो पश्चिम की रत्ता करते से और इस्वाकु लोग पूर्व की और नियुक्त किए गए थे। चाटमूल द्वितीय इस वंश का कदाचित् अंतिम राजा या। शिवस्कंद वर्मन पस्तव के एक सामंत महाराज (जिसे स्वामी पिता या वप्पस्वामिन कहा गया है ) के शासव-काल के दसवें वर्ष में हम देखते हैं कि आंध्र देश पर पल्लव सरकार का अधिकार या अर्थात सन् २७० ई० के लगभग ( §§ १८०, १८७) इच्चाकु लोग सज्ञात हो गए थे। अतः इन शासनी का समय लगभग इस प्रकार होगा-

चाटमूल प्रधम ( सन् २२०--२३० ई०)

हुआ इस राजा का तिथि-काल सन् २२८-२३१ ई॰, जिसका विजेचन विदार-उड़ीसा रिसर्च सीसाइटों के जरनल खंड १६, पु॰ २७६ में हुआ है। उक्त शिलालेख पिठापुरम् से नी मील की दूरी पर केडिवलि नामक स्थान में हैं।

पुरिसदत (सन् २३०-२४० ई०) चाटमूल द्वितीय (सन् २४०-२६० ई०)

६ १७२ क श्रीपर्वत की कला में द्वारपाल के रूप में एक शक की मूर्त्ति मिलती हैं। और इसका संबंध सातवाहन श्रीपबंत और बेंगी काल से ही हो सकता है। विशेषी यानी कता और शत्र शक्ष की जी द्वारपाल का पद दिया गया है, उसी से उसका समय निश्चित है। सकता है: श्रीर एक विहार के खेंडहरों में जी सातवाहन-सिक्की पाए गए हैं, उनसे भी समय निश्चित ही सकता है। खेमी में जो मूर्त्तियां बनी हुई हैं, वे उसी अमरावती की कला की हैं जिसे भारतीय-कला की वेंगीवाली शाखा कहते हैं। जैसा कि अमरावती-वाले शिलालेखों ( एपि० ई०, खंड १५, पूठ २६७) से प्रमाणित होता है, यह कला ईसवी सन से कई शताब्दी पहले से चली का रही थी। अमरावर्ती में जो बहुत बढ़िया नक्काशों के काम हैं, वे मेरी समक्क में सातवाहनी के ही समय के हैं, जिनका व्यक्तिगत नाम शि-येन-ते-क या शन्ते-क (बार्ट्स Watters २, २०७) वा धीर जो मुक्ते शांतकर्ण का ही बिगड़ा हुआ रूप जान पड़ता है; और शांतकर्ध शब्द सातवाहन सूची में तीन बार आवा है। युधान-ध्वांग ने जो यह धनुश्रति सुनी धी कि सात-

१. मार्डन रिव्यू, कलकत्ता, जुलाई १९३२, पु॰, 🖛 ।

बाहन राजा नागार्जुन का संरचक था, वह तब तक प्रामा-शिक नहीं हो सकती, जब तक नागार्जुन ईसा या ईसवी सन् से पहले न हुआ हो। युद्धान-च्वांग ने लिखा है कि मूल स्तूप अशोक का बनवाया हुआ था। इदबाकुओं ने जो काम किया था, वह सातवाहनों की नकल था। केवल शातकर्षि द्वितीय ही इतना संपन्न था कि वह अशोक के सांध्र देशवाले स्तूप को अलंकृत कर सकता। उसका शासन-काल भी बहुत विस्तृत या ( इसने ई० पू० सन् १०० से सन् ४४ तक राज्य किया था। देखी बिहार-उड़ीसा रिसर्च सोसाइटो का जरनल, खंड १६, ५० २७८)। बीर अशोक के स्तूप की अलंकुत करने के लिये उसी की यशेष्ट समय मिलाघा। फिर युकान-च्यांग ने भी यही लिखा है कि वह सातवाहन राजा बहुत दीर्वजीवी या धीर उसके पुत्र का शासन-काल अमरावती में एक स्थान पर अंकित है (देखे। ल्यूडर्स ने० १२४८)। यह भी प्रवाद है कि स्तूप बनवाने में जब राजा शांतक सातवाहन का खजाना खाली हो। गया, तब नागार्जुन ने पहाड़ी में से निकालकर उसे बहुत सा सोना दिया था। और हा सकता है कि इस जनश्रुति का मूल यह हो कि नागार्जुन ने ही सबसे पहले मैसूर या बाला-बाट-वाली सोनं की खान का पता लगाया हो। नागार्जुन ने अपने दीर्घ जीवन में जिन बहुत-सी विद्याकों का झान प्राप्त किया था, उनमें धातुओं धीर रसायन की विद्याएँ भी थीं।

## १६. परलव और उनका सूल

§ १७३ जो पल्लव लोग सातवाहनी के अंतिम अवशिष्टों भर्यात इच्वाकुओं भीर चुटुओं की दबाकर और अधिकार-भारतीय इतिहास में चयुत करके स्वयं उनके स्थान पर चैठे पल्लावी का स्थान थे, उनका भारतीय इतिहास में सबसे अधिक महस्वपूर्ण स्थान है। उन्हें दक्तिण भारत के वाका-टक और राप्त ही समभना चाहिए। जिस प्रकार उत्तर भारत में बाकाटकों ने संस्कृत का फिर से प्रचार किया था, उसी प्रकार दिल्ला मारत में पल्लवों ने किया था। और जिस प्रकार उत्तर भारत में वाकाटकों ने शैव धर्म की राज-कीय धर्म बनाया था, उसी प्रकार पल्लावों ने उसे दक्तिया में राजकीय धर्म बनाया था। जिस प्रकार गुप्तों ने उत्तरी भारत में वैध्याव धर्म की ऐसा स्थापी रूप दिया वा कि वह आज तक प्रचलित है, उसी प्रकार परलवों ने दिचगी भारत में शैव धर्म की ऐसी जबरदस्त छाप बैठाई थी कि वह धर्म आज तक वहाँ प्रचित्तित है। जिस प्रकार वाकाटकी सीर गुप्तों ने समस्त उत्तरी भारत की मिलाकर एक किया था, उसी प्रकार परलावों ने दक्तिशी भारत में वह एकता स्वापित की थों को विजयनगर के अंतिस दिनों तक ल्यों की त्यों बनी रही थी। जिस प्रकार वाकाटकों और गुप्तों ने उत्तर भारत को तचग-कला झार स्थापस्य से अखंकृत किया था, उसी प्रकार पल्लवों ने दक्षिणी भारत की तक्षण और स्थापत्य से

सुशोभित किया था। उनको वह प्रणाली वास्तव में समस्त भारतवर्ष सर्वात् समस्त भारत और द्वीपस्व भारत के लिये सार्वदेशिक सामाजिक प्रणाली वन गई थी। जो एकता स्थापित करने में अशोक को भी विफल-मनोरख होना पड़ा वा, वह एकता वाकाटकों और पल्लवों के समय में भारत में पूर्ण रूप से स्थापित हो गई थी। और सभ्यता की वहाँ एकता बराबर बाज तक चली आ रही है। जो कांची चोलों की पुरानी राजधानी थी और जो उस समय पवित्र आर्थ भूमि के बाहर मानी जाती थी, उसे इन पल्लावी ने दूसरी काशी बना डाला या और उनके शासन में रहकर दिचियी भारत भी हिंदुओं का बतना ही पवित्र देश वस गया या, जितना पवित्र उत्तरी भारत था। जो भारतवर्ष स्नार-वेल के समय में कदाचित् उत्तरी भारत तक ही परिमित था, । उसकी अब एक ऐसी नई व्याख्या वन गई यी जिसके अनुसार कन्या कुमारी तक का सारा देश उसके अंतर्गत आ जाता था। पहले आर्यावर्त्त और दक्षिणापथ दीनी एक दूसरे से विलकुत अलग माने जाते थे, पर अब उनका एक ही संयुक्त नाम भारतवर्ष हो गया बार । और विष्णुपुराण में जिंदू इतिहास-लेखक ने इस आशय का एक राष्ट्रीय गीत वनाकर सम्मिलित कर दिया था-

१. एपिमाफिया इंडिका, लंड २०, प्र० ७२, पांक १०। २. विष्णुपुराग, लंड २, ग्र० ३, रलोक १—२३।

"भारतवर्ष में जन्म लोनेवालों की देवता भी वधाई देते और उनसे ईच्यों करते हैं। स्वर्ग में देवता लोग भी यह गाते हैं कि भारतवर्ष में जन्म लेनेवाले पुरुष धन्य हैं। और इस लोग भी उसी देश में जन्म लें। ।"

अब लोगों का बह पुराना आयों बाला दृष्टिकी स्मार्ट रह गया था और उसके ध्यान पर उनका दृष्टिको सा ''भार-तीय'' हो गया था और लोग ''भारती संतितः'' पद का प्रयोग करने लगे थे, जिसके अंतर्गत इस देश में जन्म लेनेवाले सभी लोग था जाते थे, फिर चाहै वे थार्थ ही और चाहे अनार्थे'।

\$ १७४. जिन पल्लवों ने दिख्या की पवित्र हिंदू देश बनाया था, वे त्राक्षया थे; श्रीर जैसा कि उन्होंने गर्वपूर्वक पल्लवों का उदय अपने शिलालेखों में कहा है, उन लोगों नागों के सामंगों के रूप ने विकट तथा उप राजनीतिक कार्य में हुआ था। करके अपनी मर्यादा बढ़ाई थी और वे चित्रय बन गए थे। उनका यह कथन विलकुल ठीक है। पल्लव राजवंश के संस्थापक का नाम वीरकूर्य या और उसका विवाह नाग सम्राट् की कन्या और नाग राजकुमारी के साथ हुआ था और इसी लिये वह पूर्ण राज-

१. उक्त, २४-२६ । २. उक्त, श्लोक १७ ।

चिद्वों से अलंकृत हुआ। था। उन दिनी अर्थात् तीसरी शवाब्दी के उत्तरार्द्ध में जो नाग सम्राट्या, वह भार-शिव नाग या जिसका राज्य नागपुर ग्रीर बस्तर से होता हुआ। ठेठ बांघ्र देश तक जा पहुँचा घा। बीरकूर्च ( ब्रधवा बीर-कार्च) के पैत्र का एक शिलालेख आंध्र देश में मिला है जिसमें वह पल्लव राजवंश का मूल पुरुष कहा गया है; और उसके नाम के साब सामंतिवाली "महाराज" की उपाधि दी गई है: और उसका वर्णन इस प्रकार किया गया है कि बद्यपि वह बाह्यगों के सर्वोध लक्तगों से युक्त (परम ब्रग्रप्य ) या तथापि उसने चित्रय का पद प्राप्त किया या । बीर इस प्रकार वह भार-शिव साम्राज्य का एक सदस्य और क्षेगचाधीर उसे उप-राज का पद प्राप्त था। स्वयं आंध्र देश में इससे पहले भीर कोई नाग वंश नहीं था। वहाँ तो इच्याक विगय थे थीर उनसे भी पहले सातवाहन थे।

१. यः प्रयोन्द्रस्तया सहामहोद्राजविद्यमस्तिलं प्रशेषनः । South Indian Inscriptions, २, ५०८ ।

र. परमग्रवस्य स्ववाहुयलाञ्जितजाञ्जलपोनिवेविधिविदितसर्वन्यः मर्गादस्य । एपिमाफिया इंडिका १, ३६६ ( वर्शी-वाले तामलेख ) । यहाँ महाराज के। वीरकेष्चं यम्मान् कहा गया है । यहाँ वह सबसे पुराना अभिलेख है जिसमें उसका नाम आया है ।

३. कुम्या जिले में बृहत् पलायने का एक यंश था (प्रापि० ई० ६, ३१५) और इस वंशयाले कदाचित् इदनाकुओं के अथवा आरं-

जिन नागों ने बीरकूर्च परुज़व की उप-राज के पद पर प्रति-छित किया था, वे अवस्य ही साम्राज्य के अधिकारी रहे होंगे और अवस्य ही अधि राज्यों की सीमा पर के होंगे। और ये सब वातें केवल साम्राज्य-भोगी भार-शिव नागों में हो दिखाई देती हैं।

है १०५ यहाँ हमें बैद्ध इतिहास से सहायता मिलतों है और उससे कई बातों का समर्थन होता है। स्वाम सन् ३१० ई० के देश के बैद्ध इतिहास के अनुसार लगभग नाग साम्राज्य सन् ३१० ई० में आंध्र देश नाग में लांज राजाओं के अधिकार में था और उन्हों से महास्मा बुद्ध के उस दांत का कुछ अंश सिंहल ले जाने की आज्ञा प्राप्त की गई थीं जो आंध्र देश के दंतपुर नामक

मिक परलागों के सामंत थे। जगवर्म्मन् बृहत् पलायन के पहले या बाद में उसके वंश का और केाई पता नहीं मिलता। इसके ताझ-लेखों के ख़ळर परलाव ख़बराज शिवरकंद धरमंन् के ताझलेल के ख़ळरों से मिलते हैं ( एपि॰ इं॰, ६, ८४)। यहाँ यह एक प्रश्न उत्तव होता है कि क्या बृहत् फल से प्रसिद्ध दिल्ली यंश बृहत्-वाश का हो अमिप्राय तो नहीं है, क्योंकि बागा के अब माग की मी फल ही कहते हैं! मयूरशम्मंन् के समय में बृहत् वाश लोग परलागे के समय ये वृहत् वाश लोग परलागे के समय ये ( एपि॰ इं॰, ८, २२ )। जान पड़ता है कि कदाचित् 'वाल' ख़ीर 'फल' दोनों हो शब्द किसी तामिल शब्द के खनुवाद है।

स्वान में घा । प्रांघ देश में इस स्थान को मजेरिक कहते हैं जो मेरी समक्त में गोदावरी की उस शासा का नाम है जिसे आज-कल मंक्तिर कहते हैं । बैाढ़ों ने जिस "नाग" राजा का वर्शन किया है, वह पल्लव राजा होना चाहिए जो नाग साम्राज्य के अधोन था; धौर उस समय ( अर्थात सन् ३०० ई० के लगभग ) नाग सम्राट् था और उस नाग राजकुमारी के गर्भ से उत्पन्न हुआ था जिसके साथ बोरकुर्थ ने विवाह किया था (देखों ६ १८२९ और उसके आगे)।

\$ १७६ ब्याखिर ये पल्लव कीन थे ? जब से पल्लवों के नाम्रलेखों से पल्लव राजवंश का पता चला है, तभी से धनेक विद्वानों ने इस प्रश्न की मीमांसा करने का प्रयन्न किया है। लेकिन फिर भी पल्लव संबंधो रहस्य का सभी तक जुछ भी पता नहीं चला है। जुछ दिनों यह प्रथा सी चल गई थी कि जिस राजवंश के संबंध में जुछ पता नहीं चलता था, उसके संबंध में यहां समभ लिया जाता था कि उस राजवंश के लेग मूलत: विदेश से आए हुए थे; श्रीर इसी फेर में पड़कर

१. क्रियम इत Ancient Geography of India (१६२४ पाला संस्करण) २० ६१२।

२. उक्त अंथ, पृ० ६०५, कनियम का विचार है कि जिस स्तूप से महात्मा तुद्ध का दाँत निकालकर स्थानांतरित किया गया था, यह अमरावती-वाला स्तूप ही है।

लोगों ने परलवों को पार्शियन मान लिया था। परंतु इतिहासओं की इससे संतीप नहीं होता था और बहुत कुछ अपने अंत:करण की प्रेरणा से ही वे लोग इस परिणास पर पहुँचे घे कि पल्लव लेगा इसी देश के निवासी थे। परंतु वे लोग वा तो उन्हें द्रविद समभते थे और या यह समभते ये कि लंका या सिंहल के द्रविद्धों के साथ उनका संबंध था। ये सभी सिद्धांत स्थिर करने में उन लिखित प्रमाणी और सामग्री की उपेचा की गई थी जो किसी प्रकार के बाद-विवाद के लिये कोई स्थान ही बाकी नहीं छे।इती। इतिहासज्ञों के द्वारा जिस प्रकार की दुर्दशा शुंगों की हुई थी, उसी प्रकार की दुर्दशा पल्लवों की भी अनके हाथी भोगनी पड़ी थीं। वस्तुत: पल्लव लीग बहुत अच्छे और कुलांन ब्राह्मण थें: परंतु वे अपनी इस वास्तविक और सबी मर्यादा से इंचित कर दिए गए थे। सब लीगों ने कह दिया था कि शुंग भी विदेशों ही थे। पर अंत में मैंने बह सिद्ध कर दिखलाया था कि शुंग लोग वैदिक माझगा थे और उन्होंने एक ब्राह्मण साम्राज्य की स्थापना की थी: और यह पक ऐसा निष्कर्ष है जिसे अब सभी जगह के लोगों ने विल-कुल ठीक मान लिया है। उनके मूल की कुंजी इस देश के सनातनी साहित्य में मिली थी। पल्लवों की जाति और मूल मादि निर्मय करने के लिये भी हमें उसी प्रमाली का प्रयोग करना चाहिए। पल्लावों के स्टस्य का उद्घाटन

करनेवाली कुंजी पुरागों के विध्यक इतिहास में बंद है। वह कुंजी इस प्रकार है-साम्राज्य-भोगी विश्वकों अर्थात् साम्राज्य-भोगी वाकाटकी की एक शाखा के लेगा उस बांध के राजा हो गए थे जो मेकला के वाकाटक प्रांत के साथ संबद्ध है। गया था। मैंने यह निश्चय किया है कि यह भेकला वही सप्त की शलावाला प्रति था जा उस मैकल पर्वत-माला के नीचे था जा भाज-कल हमारे नक्शों में दिख-लाई जाती हैं, प्रयान जहाँ प्राज-कल रायपुर का कॅगरेजी जिला और बस्तर की रिवासत है। बाकाटक साम्राज्य के संस्थापक विभ्यशक्ति के समय से लेकर समुद्रगुप्त की विजय के समय तक बांध्र देश के इन बाकाटक अधीनस्य राजाओं की सात पीड़ियों ने राज्य किया था। इस प्रकार यहाँ हमें एक ऐसा सुत्र मिल जाता है जिससे हम यह पता लगा सकते हैं कि ये पल्लव कीन ये। दूसरा सूत्र बाकाटकों की जाति और गोत्र है। बाकाटकों के शिलालेखों से हमें यह बात हात हो चुको है कि वे लोग ब्राह्मण ये भीर भारद्वात रोज के ये। तीसरी वात यह है कि पल्लव लांग आयावर्च के थे और उनकी भाषा उत्तरी थीं, द्रविड् नहीं थीं। चौथी बात विंध्यशक्ति का समय और वंश है। और पाँचवी बात यह है कि जिस समय विंग्यशक्ति का उदय हुआ या, उस समय भायविक्त तथा सम्बग्रदेश पर नाग सम्राट् राज्य करते थे और विंग्यशक्ति उन्हीं के कारण श्रीर उन्हीं लोगी में से अर्थात्

किलकिला नागों में से निकलकर सबके सामने आया था, क्योंकि उसके संबंध में कहा गया है कि 'तत: किलकिलेश्यरच विंध्यगक्तिभविष्यविः। विंध्यशक्ति के राजा और सम्राट् किलकिला नाग बर्थात् भार-शिव नाग थे (देखा ६ ११ और उसके आगे )। अब हमें यह देखना चाहिए कि विध्यकों के बांध्र अधीनस्य राजाओं में पहचान के ये पाँचों जचगा कहाँ मिलते हैं: धीर हम कह सकते हैं कि ये पाँचों लचगा पत्सवीं में मिलते हैं। सन २५० ई० के लगभग तक आंध्र देश में पूर्वी समुद्र-तट पर अवश्य ही इत्वाकु राजा शान्य करते थे और उन्हों के सम-कालीन बुटु सातवाहन थे जो पश्चिमी समुद्र-तट पर राज्य करते थे। विंच्यशक्ति का समय सन २४८ ( अथवा २४४ ) से २८८ ई० तक है। इस समय में हम देखते हैं कि पल्लवों ने इच्वाकुओं और चुटुओं की दवाकर उनके स्थान पर अधिकार कर लिया था। पत्नवीं ने जो जो दान किए ये और जो श्रमिलेख श्रादि सन् ३०० इं० के लगभग अथवा उससे कुछ पहले। ताम्रपत्रों पर दत्कीर्या

१. मिलाख्रो इप्लाशास्त्री का यह मत—"शिवस्कद वर्म्मन् ख्रीर विवयस्कद वर्म्मन् के थाइत भाषा के राजकीय धापनापत्र यदि और पहले के नहीं है, तो कम से कम इसवी नीची शताब्दी के छारम के तो ख्रवस्य हो है" | (प्रविधाकिता इंडिका, लंड १५, ए० २४८) खीर उमके इस कथन से में पूर्वा रूप से सहसते हैं। यह लिखावर नाग शैली को है जिसका दिवस भारत में पल्लवों ने पहले-पहले

कराए थे, उनमें वे अपने आपको भारद्वाज कहते हैं; और इस वंश के बागे के जो बमिलेख बादि मिलते हैं, बनसे यह बात और भी अधिक स्पष्ट हो जाती है कि परलव लोग भारद्वाज गांत्र के थे। वे लोग द्रोणाचार्य और अश्वत्थामा के वंश के भारताज थे: थीर इसलिये वे लीग भी उसी बाह्यमा गांत्र के में जिस गांत्र का विंध्यशक्ति था। उनके ताखलेखी में उनकी भाषा प्राकृत या संस्कृत है, द्वविड नहीं है। अपने धारंभिक ताम्रलेखों में वन लोगों ने प्राकृत के जिस रूप का व्यवद्वार किया है, वह रूप उत्तरी भारत का है। धोड़े हो दिनों बाद अर्थात् तीसरी पीढ़ी में धीर नाग साम्राज्य का अंत होने के उपरांत तत्काल हो वे लोग संस्कृत का व्यवहार करने लगे हैं, जिसकी शैली वाकाटकी की संस्कृत शीली ही है। साम्राज्य-भोगी बाकादकी की भाँति वे लोग भी शैव थे। जैसा कि हम अभी ऊपर बतला चुके हैं, पल्लब-वंश के अभिलेखी में कहा गया है कि जब पल्लब वंश के मूल पुरुष का एक नाग राजकुमारी के साथ विवाह हुआ वा, तब नाग सम्राट्ने इस वंश के मूल पुरुष की राजा बना दिया था। विंध्यशक्ति के इन वंशजों के संबंध में. जो समुद्रमुप्त के समय तक बांच्र देश में राज्य करते थे,

प्रचार किया था। अच्चरों के ऊपरो मान यद्यान सन्दूकनुमा या नैकार नहीं हैं, परंतु फिर भी उन पर शीप-रेखाएँ अवस्य हैं।

पुराशों में कहा गया है कि इनकी सात पीढ़ियों ने राज्य किया था: और समुद्रगुप्त के समय तक के आरंभिक पल्छवी की सात पीढ़ियां हुई थीं (देखें। § १८३)। इस प्रकार पहचान के सभी लच्या वाकाटकी की बातों से मिलते हैं। उन दोनी का गोत्र एक ही है और उनकी भाषा, धर्म, समय थीर संवत् थीर उनका नागों के अधीन होना आदि सभी बातें पूरी तरह से मिलती हैं। और पुरागों ने विंध्यक वंश की स्रोध-वाली शाला के संबंध में जितनी पीड़ियाँ बतलाई हैं, समुद्रगुप्त के समय तक परलवीं की उतनी ही पीडियाँ भी होती हैं। इस प्रकार इनकी पहचान के संबंध में संदेह होने का कुछ भी स्थान बाकी नहीं रह जाता। परलाब लोग वाकाटकों की ही एक शाखा के थे। और जब वे लोग अपने अभिलेखी आदि में यह कहते हैं कि हम लोग द्रोगाचार्य और अश्रत्थामा के बंशज हैं, तब वे मानी एक सत्य अनुश्रृति का हो उल्लेख करते हैं। बाकाटक लांग भारद्वाज ये और इसलिये वे होगाचार्य और अश्वत्यामा के वंश के थे। भीर मैंने स्वयं बुंदेलखंड में वाकाटकी के मूल-निवास-स्थान बागाट नामक कस्बे में जाकर यह देखा है कि वह स्थान अब वक द्रोगाचार्य का गाँव कहलाता है। धीर ये वही द्रोगाचार्य हे जो कीरवी और पांडवी की प्रसाविया को शिचा देते थे ( ९ ५६-५७ )। कला और धर्म के चेत्र में परलवां की जो उत्तर भारतीय संस्कृति देखने में बातो है,

बीर जिसके कारण उनका वंश देखियों भारत का सबसे बड़ा राजवंश समभ्या जाता है, इस संस्कृति का रहस्य इस प्रकार स्पष्ट हो जाता है। परलव लोग न तो विदेशों ही बे बीर न द्रविड़ हो बे, बर्टिक वे उत्तर की जीर से गए हुए उत्तम बीर कुलीन बाह्यय वे बीर उनका पेशा सिपह-गरी का था।

े १७७ गंग-वंश इस बात का उदाहरण है कि वंशों का कुछ ऐसा नाम रख लिया जाता था, जिसका न ती गोत्र के साथ कोई संबंध होता था और न वंश के संस्थापक के नाम के साध । संभवत: इसो प्रकार वंश का यह "पल्लव" नाम भी रख लिया गया था। ''पल्लव'' शब्द का अर्थ होता है—शाखाः श्रीर जान पड़ता है कि इस वंश का यह नाम इसलिये रख लिया गया या कि यह भी साम्राज्य-भोगी सात-वाहनी की एक छोटी शाखा, चुटुओं की तरह यी, और इस वंशवालों ने सातवाहनी को द्याकर उनके स्थान पर अधि-कार कर लिया था। साम्राज्य-भोगी सातवाहनी के वंश के साथ चुटुकों का जो संबंध या, वहीं संबंध पल्लाओं का साम्राज्य-भोगी भारद्वात वाकाटकी के साथ था: अर्थात यह भी वाकाटकों के दंश की एक शाखा हो यी। पहले पत्तव राजा का नाम बारकुर्च था। कुर्च शब्द का अर्थ होता है—टहनियों का गुरुखा या सुट्टा: धीर इसका भी आशय

बहुत से अंशों में वही है जी "पल्लव" शब्द का होता है। असल नाम "वीर" जान पढ़ता है जो आगे चलकर उसके पात बोरवर्मन के नाम में दोहराया गया है ( देखें। हुं १८१ थीर उसके आगे )। विध्यशक्ति के दूसरे लड़के का नाम प्रवीर था जो कदाचित छोटा था, क्योंकि उसने बहुत दिनी नक शासन किया था। जिस प्रकार प्रवोर ने अपने पुत्र का विवाह नाग सम्राट् की कन्या के साथ किया था धीर इस प्रकार नाग साम्राज्य पर अधिकार प्राप्त किया था, उसी प्रकार बीर से भी एक नाग राजकुमारी के साथ विवाह किया या भीर इस प्रकार वह आंध्र देश का राजा बनाया गया था। संभवतः उसका पिता नागों का सेनापति रहा होगा और उसी ने भांघ देश पर विजय प्राप्त की होगी। परलव शिलालेख में यह बात बहुत ठोक कही गई है कि बीरकूर्च के पूर्वज नाग सम्राटों को उनके शासन-कार्यों में सहायता दिया करते थे: और इसका मतलब यह दोसा है कि वे लोग नाग साम्राज्य के अकसर या प्रधान कर्मचारी थे। हम यह बात पहले ही जान चुके हैं कि विंध्यशक्ति भी पहले केवल एक अफसर वा प्रधान कर्मवारी था और कदाचित् नाग सम्राटों का प्रधान सेनापति था ( 🖇 ५ स् )। नाग राजा के शासन-कार्य के भार के संबंध में शिलालेख में "भार" शब्द आया है। और भार-शिव नाग में जो

१. भू-भार-खेदालस-पन्नगन्द्र-साहास्य-निष्मात-सुवार्गलानाम्।

"भार" शब्द है, वह उक्त "भार" शब्द की प्रतिश्वनि भी है। सकता है और नहीं भी है। सकता।

ई १७८ पल्लबों ने स्वभावतः साम्राज्य-भोगी वाका-टकों के राज-चिद्र घारण किए घे धीर यह बात उनकों मीहर (S. I. I. २, ५२१) से भी पल्लव राज-चिद्र और दक्तिण भारत के साम्राज्य-चिद्रों के परवर्ची इतिहास से भी सिद्ध होती है (ई ६१ और पाद-टिप्पणियाँ तथा ई ८६)। पल्लबों की मीहर पर भी गंगा और यमुना को मूर्चियाँ अंकित हैं और इन मूर्चियों के संबंध में हम जानते हैं कि ये वाकाटकों के राज-चिद्र हैं। मकर तारण भी कदाचित् दोनों में समान रूप से प्रचलित घा। शिव का नंदी या बैल भी दोनों में समान रूप से रहता था, जिसका मुँह बाई और होता था और जो स्वयं दाहिनों और होता था।

वेलुस्पतियम् पाते प्लेट, श्लोक ४, S. I. I. २. ५०७-५०८। [स्थान-नाम मुन्नास के संबंध में देखी आसे परिशिष्ट क।]

प्रिमाणिया इंडिका, लंड ७, पृ० १४४ में और कहतेन के सिक्के (§६१ और ८६) में पल्लब, माहर पर देखी—मकर का खुला हुआ मुँड ।

२. देनों एपिमाफिया इंडिका, संड ८, प्र० १४४ में वह मेहर और इस अंध के दूसरे भाग में दिए हुए बाकाटक-सिक्का के चित्री में बना हुआ नदी। परवसी पल्लाद अभिलेखी में यह नदी देडा या लेटा हुआ दिखलाया गया है।

ुं १७-८, पल्लवों धीर बाकाटकों में कभी कोई संवर्ष नहीं हुआ था। धारंभिक परुत्रवों ने कभी अपने सिक्के नहीं चलाए थे। दूसरे राजा शिव-चर्म-महाराजाधिराज स्कंद बन्धीन ने एक नई राजकीय उपाधि का प्रचार किया था। वह अपने आपको वर्म-महाराजा-धिराज कहने लगा था, जिसका पर्ध होता है-धर्म के प्रतु-सार नहाराजाओं का भी अधिराज। इससे पहले साव-बाहती ने कभी इस उपाधि का प्रयोग नहीं किया था। यह उपाधि उत्तर की ओर से लाई हुई थी अधवा कुशन लोग जो अपने आपको "दैवपुत्र शाहानुसाही" कैहते थे, उसी का यह हिंदू संस्करण था ध्रथवा उसी के जोड़ की यह हिंदू उपाधि थी। पस्तव राजा अपने आपको दैवपुत्र नहीं कहता था, बल्कि उसका दावा यह था कि मैं सनातनी धर्म अववा समातनी सभ्यता का पक्का अनुयायी हैं। सीर यह बात हिंदू राष्ट्रीय संघटन के नियम के बिलकुल बानुरूप थी। देवपुत्र के स्थान पर इसने ''धर्म' रखा था। यहाँ यह बात भी भ्यान में रखनी चाहिए कि इच्वाकुओं ने कभी इस उपाधि का प्रयोग नहीं किया था, बल्कि वे स्रोग पुरानी हिंदू रीजी के अनुसार अपने पुराने स्वामी सांतवाहनीं की तरह अपने आपको केवल "राजन" ही कहते थे।। इस प्रकार

एक इस्ताकु अभिलेख ( एपि॰ इ०, खंड २०, ५० २३ )
 में वीनी राजाओं के "महाराज" कहा गया है। यह अंतिम उल्लेखों

हम देखते हैं कि पल्लबों ने आरंभ से ही उत्तर भारत की साम्राज्य-वाली भावना के अनुसार ही सब कार्य किए थे। शिवस्कंद बर्म्मन् प्रथम के जीवन-काल में अथवा उसकी मृत्यु के उपरांत तुरंत ही जब विध्यशक्ति की आर्थावर्त्तवाली शाखा ने साम्राज्य पद प्राप्त किया था, तब भी यही धर्म के अनुसार सर्व-प्रधान शासक होने का विचार धीर भी अधिक विस्तृत रूप में देखने में धाता है। समस्त भारत के सम्राट् का वही धर्म था जिसका महाभारत में पूर्ण रूप से विधान किया गया है।

जब मुख्य बाकार्टक शाखा ने सम्राट् की उपाधि धारण की, तब पल्लब-वंश ने स्वभावत: "महाराजाधिराज" की पदवी का प्रयोग करना छोड़ दिया। हम लोगों के समय में दिख्या भारत में साम्राज्य की शैली प्रह्या करनेवाला शिवस्कंद वर्मन पहला धीर अंतिम व्यक्ति धा।। यह बात स्वयं समुद्रगुप्त के शिलालेख से ही प्रकट होती है कि उससे पहले ही शिवस्कंद वर्मन का अंत हो चुका धा, क्योंकि उसने

में से एक है। कदाखित उस समय उनकी स्वतंत्रता नष्ट की गई थी। पहले वे लीग "महाराज" ही थे। इच्याकुओं में सबसे पहले बीरपुरुपदत्त ने ही "राजन" की उपाधि धारण की थी। उसका पुत्र केवल "महाराज" था।

१. देखो कीलहानं की Southern List. एपियापिया इंडिका, खंड ७, ए॰ १०५।

अपने शिलालेख में विष्णुगोप को कांची क शासका लिखा है। इस प्रकार शिवस्कंद बर्म्मन का समय आवश्यक रूप से सम्राट् प्रवरसेन प्रथम के शासन-काल में पड़ता है। प्रवरसेन प्रथम के समय से ही पत्लव राजा लोग धर्म महा-राज कहलाते चले काते थे और पहले गंग राजा की, जो प्रवरसेन के समय में गही पर बैठाया गया था, धर्म-अधिराज की उपाधि का प्रयोग करने की अनुमति दी गई थी ( § १-६० )। धर्म-महाराज की उपाधि केवल दिख्यी भारत में पत्लव और कदंब राजा ही धारण करने थे और बहीं से यह उपाधि सन् ४०० ई० से पहले चंपा ( कंबी-बिया ) गई थीं।

§ १८० शिवस्तद वर्मन् जिस समय युवराज था, उस समय उसने कदाचित् उप-शासक की इसियत से ( युव-महाराज भारदायसगोत्तो पर्कतवानाम् शिवस्तद-वर्मोा—एपि-प्राफिया इंडिका, खंड ६, प्र० ८६ ) ध्रपने निवास-स्थान कांचीपुर से एक भूमि-दान के संबंध में एक राजाज्ञा प्रचलित को थो। जो भूमि दान की गई थी, वह स्रोध पश्च में थी धीर वह बाज्ञा उसके पिता के शासन-काल के दसवें वर्ष में

१. इस देखते हैं कि चंपा (क्योडिया) में राजा महयरमंत यह उपाधि धारण करता था । देखी आर॰ बी॰ महमदार कृत Champa (चंपा), तोंसरा चंड, पु॰ ३।

धान्यकटक नामक स्थान के अधिकारी के नाम प्रचलित की गई थी। दान संबंधी उस राजाज्ञा से सचित होता है कि दूसरी पीढ़ों में पल्लाबों का राज्य दूसरे तामिल राज्यों की दबा लेने के कारण इतना अधिक बढ़ गया या कि वह शिव-स्कंद वर्मान् की वच्च सभिलाषा के अनुक्रय हो। गया था। धर्ममहाराजाधिराज शिवस्कंद वर्म्मन् ने अपने पिता की "महाराज बप स्वामिन" ( सामी ) लिखा है जिससे सृचित होता है कि उसका पिता अपने आरंभिक जीवन में एक सामंत मात्र या और अपने वंश में सबसे पहले शिवस्कंद वर्मान् ने ही पूरी राजकीय उपाधि धारता की थीं। उसके पिता ने दस वर्ष या इससे कुछ अधिक समय तक शासन किया था; क्योंकि युव-महाराज शिवस्कंद वर्म्मन् ने जा दान किया या, वह अपने पिता के शासन-काल के दसवें वर्ष में किया था। जान पड़ता है कि उसका पिता नागों का सामंत या और उसने इच्चाकुओं की सु-संघटित धीर व्यव-स्थित सरकार या राज्य का उत्तराधिकार प्राप्त किया था,

१. एविमानिया इंडिका, लंड १, ए० ६ में कहा गया है कि बप्पा ने सीने की करोड़ों नीहरें लोगों की बॉटी बीं। श्रीर यह उल्लेख वास्तव में उनके अश्वमेष वह के संबंध में होना चाहिए। मिलाश्रो चाटमूल प्रथम का बर्यान, एविमानिया इंडिका, लंड २०, ए० १६। एपि० ई० १. ८ से पता चलता है कि उसका पुत्र अपने आपका "पल्लानों के बंश का" कहता था। एपिमानिया इंडिका, ६, ८२।

क्योंकि इन दोनों प्राकृत तास्रलेखों और उसके पुत्र के तथा इच्चाकुओं के दूसरे लिखित प्रमाणों से यही बात सिद्ध होती है।

🖇 १८१. वीरवस्मेन और उसका पुत्र स्कंदवस्मेन द्वितीय भी प्रवरसेन प्रथम के सम-कालीन ही थे। स्कंदवर्मन द्विताय के समय में पत्तव दरवार की भाषा प्राकृत से बदल-कर संस्कृत हो गई थी। उसकी पुत्र-वधूने जो दान किया या, वह उसके शासन-काल में ही किया या ( प्रिप्राफिया इंडिका, संड ७, ५० १४३) और उसका उल्लेख उसने प्राक्तत भाषा में किया है। परंतु स्वयं स्कंदवर्मम ने ( एपि० इं०, १५) और उसके पुत्र विष्णुगोप ने संस्कृत का व्यव-हार किया है। और संस्कृत का यह प्रयोग उसके बाद की पीढ़ियों में बरावर होता रहा या। यदि कीची का युव-महाराज विष्णुगीप ( इंडियन एंटिक्वेरी, खंड ४, पु० ५०-१५४) वही समुद्रगुप्तवाला विष्णुगाप हा-धीर ऐसा होना निश्चित जान पड़ता है-ता हमें इस बात का एक और प्रमाण मिल जाता है कि राजाहाओं की सरकारी भाषा के इस परिवर्तन के साध वाकाटकों का विशेष संबंध या धीर बाकाटक लीग इस भाषा-परिवर्तन के पूरे पत्तपाती थे। वाकाटक सभिनेती के भार-शिव वर्शन की ही विष्णुगीप ने भी नकल की है। यथा-

## यथायदाहत सनेक-श्रश्यमेधानाम् पत्थानाम् ।

अर्थात्—पत्तव स्रोग जिन्होंने पूर्ण विधानों से युक्त अनेक अक्षमेध यज्ञ किए थे।

इस प्रकार संस्कृत का व्यवहार समुद्रगुप्त की विजय से पहले से ही होने लग गया था।

हु १८२. आरंभिक परलवी का बंश-पृक्त स्वयं उन्हों के उन साम्रपत्रों से प्रस्तुत किया जा सकता है जिनकी संख्या बहुत आरंभिक परलवों की अधिक हैं । करीब करीब हर दूसरी वंशावली पीड़ी का हमें एक नाम्र-लेख मिलता है। उन लोगों में यह प्रधा सी घी कि सभी खोग अपने ऊपर की चार पीड़ियों तक का वर्धन कर जाते थे। इस नियम का एक मात्र अपवाद शिवस्कंद वर्म्यन की राजाझाएँ हैं; और इसका कारण यही है कि उसके समय तक राजाओं की चार पीड़ियों ही नहीं हुई थीं। यहां काल-कम से उनके दानों की मुची दे दी जाती है और साथ ही यह भी

१. प्रथिवीपेण और उसके उत्तराधिकारियों के शिलालेखों में बा बाकाटक इतिहास-लेखनवाली शैली वार्ड जाती है, वह बिलकुल नाँचे में दली हुई शीली है और इससे सिद्ध होता है कि वह शैली साम्राज्य-भोगी बाकाटकों के समय से चली आ रही थी।

२. यह एक ऋद्मुत बात है कि आरंभिक परलवी का एक भी अभिलेख या पत्थर नहीं पाया गया है।

बतला दिया जाता है कि उन दानों के संबंध की आज्ञाएँ किन लोगों ने प्रचलित की थीं।

सियदबेालु, जिसके संबंध की राजाझा कांचीपुर से युव-एपि० इं० ६ महाराज (शिव ) स्कंदवस्मेन ८४, प्राकृत में। (प्रथम) ने (अपने पिता के शासन के १०वें वर्ष में) प्रचलित की बी।

हीरहडगरली, जिसके संबंध की आज्ञा कांचीपुर से धर्म-एपि० ई० १ सहाराजाधिराज (शिव) स्कंद-२, प्राकृत में वर्म्भन (प्रथम) ने अपने शासन-काल के दवें वर्ष में प्रचलित की थी।

दर्शी ... जिसके संबंध की आज्ञा दशनपुर एपिट इंट १,३०७, राजधानी (अधिष्ठान ) से महा-संस्कृत में राज वीरकीर्घवर्सन् के प्रपात ने प्रचलित की थी।

भ्रोमगोड़ ... जिसके संबंध की भ्राजा ताजाप से पपिट इंट १५, २५१, महाराज (विजय) स्कंदवर्म्मन् संस्कृत में (द्वितीय) ने भ्रपने शासन-काल के 33वें वर्ष में प्रचलित की थी

इन राजाओं के उक्त दानपत्रों में दी हुई वंशावली से इस बात का बहुत सहज में पता चल जाता है कि आरंभिक परुस्तें में कीन कीन से राजा और किस कम से हुए थे।

हमें इस बात का पूर्ण निश्चय है कि स्कंदवर्मन द्वितीय का बृद्ध प्रिपता और स्कंदवर्मीन् प्रथम का पिता अधवा शिव-स्कंदवरमंन का पिता वहीं कुमार विष्णु या जिसने अश्वमेध यज्ञ किया या धार स्कंदवर्शन प्रथम का पुत्र धार उत्तरा-धिकारी वीरवस्मीन या जिसका लड़का और उत्तराधिकारी स्कंदवर्मान द्वितीय या। कल्पना और अनुमान के लिये यदि कोई प्रश्न रह जाता है तो वह केवल बीरकोर्च की स्थिति के संबंध का ही है, जो अवस्य ही स्कंदनर्मन प्रथम से पहले हुआ होगा, क्योंकि वही परुत्व-वंश का संस्थापक या। यहाँ रायकोटा ( एपि० ई०, ४, ४६) ग्रीर बेलुरपलीयम (S. I. I. २, ५०७) बाले वाम्रलेखी से हमें सहायता मिलती है। यह बात तो सभी प्रमाणों से सिद्ध है कि पल्लब-वंश का पहला राजा बीरकोर्च या बीरकुर्च था; और शिलालेखी से पवा चलवा है कि इसने एक नाग-राजकुमारी के साथ विवाह किया था; धीर रायकाटवाले ताम्रपत्रों से पता चलता है कि स्कंदशिष्य अथवा स्कंदवस्मीन उसका पुत्र था जो उसी नाग महिला के गर्भ से उत्पन्न हुआ था। अब हमें

१. कुछ पाट्य पुस्तकी में भूल से यह मान लिया गया है कि रायकेटवाले तामपत्रों से पता चलता है कि स्कंदशिष्य अध्यामन का पुत्र था और एक नाग महिला के गर्म से उत्पन्न हुआ था। परंतु तामलेखों में यह बात कहीं नहीं है। उनमें केवल यहां कहा गया है कि स्कंद-शिष्य एक अधिराज था और एक नाग महिला का पुत्र

यहां सिद्ध करना वाकी रह गया है कि जुमारविष्णु वहीं था, जिसे दर्शीवाले ताझलेख में बोरकं वंबर्ग्मन कहा गया है, बीर तब यह सिद्ध हो जायगा कि वह स्कंदबर्ग्मन द्वितीय का बुद्ध-प्रिपता था। हम देखते हैं कि स्कंदबर्ग्मन द्वितीय ने ही सबसे पहले दानपत्रों में संस्कृत का प्रयोग करना आरंभ किया था। दर्शीवाला ताझपत्र, जो संस्कृत में है,

था। उनमें अअल्यामन् का उल्लेख केवल एक पूर्वत के रूप में

ह्या है।

बेलुरवलेयम बाले वामलेखों में जिस स्कदशिष्य का उल्लेख है, वह कुमारविष्णु का पिता और बुद्धवर्मन् का प्रविता था; और वह स्पष्ट रूप से स्कटवरमान् द्वितीय था, जिसका लड़का, जैसा कि इमे कुमारविष्णु तृतीय के शिलालेल ( एपि॰ इ०, ८, २३३ ) से जात होता है, कुमारविष्णु द्वितीय था। बेलुरपलियमनाले तामपत्री के संपादक और कुछ पाठ्य पुस्तकें। के लेखकें। ने भूल से यह बात मान ली है कि वह (स्कदशिष्य) वीरकाच का पुत्र या। परंतु वास्तव में उन तासलेखी में यह बात कहीं नहीं लिखा गई है। सातवें श्लोक में स्पष्ट रूप से यह कहा गया है कि वीरकार्स के उपरांत ( ततः ) आर उसके दश में स्कंद-शिष्य हुआ था। इसका यह अभिप्राय है कि योरकृषे और स्कद-शिष्प के बीच में श्रांखला टूट गई थी ( मिलाओ इंडियन परि-क्वेरी १६. २४, १० में का ततः और उस पर कीलहान की सम्मति जा एपि॰ इं० ५ के परिशिष्ट सं० १६५, पादन्टिप्पणी श्रीर एपि॰ इं० रे. ४८. में प्रकाशित हुई है )। इस भूलें। और विशेषतः इसमें से अतिम भूल के बारस परलब राजाओं को पहचान और उनका इति-हास फिर से प्रस्तुत करने में बहुत गड़बड़ी देवा हो गई है।

उसी का प्रचलित किया हुआ जान पड़ता है। प्रभावती
गुप्ता और प्रवस्तेन द्वितीय के ताम्रतेम, परवर्त्ता वाकाटक
ताम्रलेखी और उससे भी पहले के अशोक के शिखालेखी
से हम बह बात जानते हैं कि अभिलेखी आदि में एक ही
क्यक्ति के दी नामी अथवा दोनों में से किसी एक नाम का
प्रयोग हुआ करता था। क्वंदवर्म्मन प्रथम के पुत्र का नाम
जो "वीर" के रूप में दीहराया गया है, उससे यह भी सिद्ध
होता है कि बोरकूर्च ही कुमारविष्णु प्रथम था और वहीं
क्वंदवर्मन प्रथम का पिता था और दादा का नाम पेति के
नाम में दोहराया गया था। अतः आरंभिक वंशावली इस

- १. [ वीरकीर्चवर्णम् ] कुमार विष्णु (दस वर्ष या इससे अधिक काल वक शासन किया था )
- २. स्कंदवर्मन प्रथम जो "शिव" कहलाता या (आठ वर्ष या इससे अधिक काल तक शासन किया था)
- ३, वीरवर्गन ( इसका कोई वस्त्रेख नहीं मिलता )
- ४, स्कंदवर्मन् द्वितीय या विजय ( तेतीस वर्ष या इससे अधिक काल तक शासन किया या )

स्कंदवर्म्मन् प्रथम ने अपने पिता का नाम नहीं दिया है. परंतु अपने पिता के नाम के स्थान पर उसने केवल "सप्पण शब्द दिया है, जिसका अर्थ है-पिता, क्योंकि वादवाले राजा भी अपने पिता के संबंध में इस "बप्प" शब्द का प्रयोग करते हुए पाए जाते हैं: यथा-यप भट्टारक पादभक्तः ( ९पि-ब्राफिया इंडिका, १५ २५४। इंडियन पंटिक्वेरी ५, ५१ १५५)। नाम का पता स्कंदवर्म्मन् द्वितीय के दानपत्र से चलता है (एपि० इंट, १४, २५१)। इस वंश की बहुत से परवर्ती श्रमिलेखों में बरावर यही कहा गया है कि इस वंश का संस्थापक वीरकुर्च था ( सीर उसका नाम अधि-कांश स्थानों में दो और पूर्वजों कालभर्त और चूवपस्तव के नामों के उपरांत मिलता है जिनका बल्लेख राजाओं के रूप में नहीं हुआ है ) और जैसा कि अभी वतलाया जा चुका है, परवर्ती ताम्रलेखों में से एक में यह बात स्पष्ट रूप से कही गई है कि उसे इसलिये राजा का पद दिया गया या कि उसका विवाह नाग सम्राट्की एक राजकुमारी के साथ

१. क्या यह यही काल मतु तो नहीं है जिसके संबंध में पुराश में कहा गया है "तेपूस्तन्तेपु कालेन" [अर्थात् जब काल द्वारा ( सुक ह आदि ) परास्त हुए थे ! ] यांद यही बात हो तो पुराशों के अनुसार विध्यशक्ति का, जिसका उदय काल के उपरांत हुआ था, अरुल नाम सूत-महलव था। और ऐसी अवस्था में काल एक नाग सेनापति और विध्यशक्ति का पूर्व गरहा दीगा।

हुआ था। समसा पश्तव वाम्रतेखों में वीरकुच का नाम केवल एक शो बार दे। इराया गया हैं। जिस तामलेख में वीरकीर्च का नाम बाया है, उसकी लिपि और शैली बहुत पहले की है। स्कंदवस्भीन द्वितीय के पौत्र के आभिलेख से हमें स्कंदवर्गान प्रथम के पिता तक के सभी नाम मिल जाते हैं; और इसलिये यह बात स्पष्ट ही है, जैसा कि सभी विवे-चन हो चुका है, कि बीरकोर्च का नाम सबसे पहले और ऊपर रखा जाना चाहिए। इस बात में कुछ भी संदेह नहीं हो सकता कि वीरकोर्च पहला राजा था। धीर इससे भी पहले के नामी के संबंध में जी बनुब्ति मिलती है, उसकी अभी तक पृष्टि नहीं हो सकी है। हाँ, इस बात की अवश्य पुष्टि होती है कि वीरकीर्च के पूर्वज नाग सम्राटी के सेनापति ये। और यह बात बिलकुल ठीक है, क्योंकि दनका उदय नाग-काल में हुआ था। वे लोग किसी दक्तियो राजा के अधीन नहीं वे और जिस बांध्र देश में उनका पहले-पहल बस्तित्व दिखाई देवा है, उस ब्रांध्र देश के ब्रास-पास कहीं कोई दिल्यों नाग राजा भी नहीं था। हाँ, नागों का साम्राज्य बांघ देश के जिलकुल पड़ोस में, मध्य प्रदेश में, अवस्य वर्त्तमान या।

\$ १८४, स्कंदवर्मन द्वितीय के बाद की वंशावली की भी इसी प्रकार भली भौति पुष्टि हो जाती है। विजयनकंद-वर्मन द्वितीय के पुत्रों में एक विष्णुनीय भी था। उसका

एक साम्रलेख मिलता है जो सिंहबर्मिन प्रथम के शासन-काल का है। उद्वेदिरम्वालं तास्रतेस्वों ( पपि र ई0, ३, १४२ ) से यह बात भनी भाँति सिद्ध की जा सकती थी कि सिंह-वर्मन प्रथम इस विष्णुगीप का बढ़ा भाई था। परंतु सभाग्य-वश मेरी सन्मति में उद्वेदिरम्बाले प्लेट स्पष्ट रूप से विलकुल जाली हैं: क्योंकि वे कई शताब्दी बाद की लिपि में लिस्ते हुए हैं। परंतु फिर भी युवराज विष्णुगोप के अभिलेख से भी हम इसी परिशास पर पहुँचते हैं कि सिंहवर्ग्मन इस विष्मुतो।प का पुत्र नहीं या, बरिक उसका बड़ा माई था धीर गंग ताश्रतंत्र ( एपि० इं०, १४, ३३१ ) से भी यही सिद्ध होता है, जिसमें यह कहा गया है कि सिहबर्मन प्रथम श्रीर उसके पुत्र स्कंदवर्मन् (तृतीय) ने कमशः लगातार दें। गंग राजाओं की राज-पद पर प्रतिष्ठित किया ( ६१ ६० )। इसके अतिरिक्त विष्णुगोप के पुत्र सिंहवर्मन् द्वितीय के भी दी दानपत्र मिलते हैं जिनमें वंशावली दी गई है (एपि० इं०, ८, १५€ सीर १५, २५४)। सब विष्णु-गोप और उसके पुत्र के उस्त्रेखों तथा गंग वास्रतेखों के सनु-सार बाद की बंशावली इस प्रकार निश्चित होती है-

## स्कंदबम्मेन द्वितीय

सिंहयरमीन् प्रथम | | |

विष्णुगोप (युवराज) जिसका दानपत्र इं० ए० ४, १५४ में है

सिंहवर्म्मम् द्वितीय (एपि० इं० १४, २४४ और ८, १४६)

विष्णुगोप में स्कंदनस्मेन प्रथम तक की वंशावली दी है, जिसका उल्लेख यहाँ विना "शिव" शब्द के हुआ है; और इसके पिता स्कंदनस्मेन द्वितीय ने भी स्कंदनस्मेन प्रथम का उल्लेख इसी प्रकार विना "शिव" शब्द के ही किया है।

१. जैसा कि इम मुद्रकोंबाले प्रकरवा ( § १६१ ) में बतला जुके हैं, 'शिव" केवल एक सम्मान-स्वक शब्द था जो नामों के आगे लगा दिया जाता था। इस वंश के नामों के साथ जो 'विष्णु" शब्द मिलता है, उसका मंबंध कदान्ति विष्णुहृद्ध के नाम के साथ है, जो इनके आरंभिक पूर्वजों ( भारद्वाजों ) में से एक या और जिसका वाकाटकों ने विशेष रूप से वर्णन किया है। यदि यह बात न हो तो फिर इस बात का और केवं अर्थ ही नहीं निकलता कि नामों के साथ 'विष्णु" शब्द क्यों लगा दिया जाता था, क्योंकि यह यात परम निश्चित ही है कि इस वंशवाले शैव थे।

सिंहवर्ग्मन द्वितीय ने बोरवर्ग्मन तक की वंशावली दी है, परंतु बीरवर्मन का नाम इसके बाद और किसी बंशावली में नहीं दे। हराया गया है। ये दोनी शाखाएँ वास्तव में एक में ही मिलो हुई थीं और दोनी के ही राजा निरंतर एक के बाद एक करके शासन करते थे। विष्णुगीप का दानपत्र ( इं॰ ए॰, ४, १५४ ) उसके बड़े भाई के शासन-काल का है; और जब आगे चलकर उसके बड़े भाई के वंश में कोई नहीं रह गया, तब ज्ञान पड़ता है कि विष्णु-गाप का लड़का राज्य का उत्तराधिकारी हुआ वा। परंतु अभी स्कंदवर्मन् द्विवीय के वंशनों की एक और छोटी शाखा क्यी हुई थो। इस शासा का पता दे। तामलेलों से लगता है ( एपि० इं० ८, १४३ और एपि० इं० ८, २३३ )। इनमें से पहला ता ब्रिटिश स्यूजियम-बाला ताल्रलेख है जे। युव-सहाराज बुद्धवर्म्मन की पत्नी चाहदेवों ने विजयस्कद्वर्म्मन् द्वितीय के शासन-काल में प्रचलित किया था; और दूसरा बुद्धवर्मन् के पुत्र कुमार विष्णु ( तृतीय ) ने प्रचलित किया था और जिसके दादा का नाम कुंसार विष्णु द्वितीय था भीर जिसका पर-दादा विजयस्कदवरमेन् था। इस प्रकार यह बात स्पष्ट हो जाती है कि जिल बुद्धवर्म्भन की उसकी पत्नी ने स्कंदवर्मान द्वितीय के शासन-काल में युव-महाराज कहा है, वह कुमार विष्णु द्वितीय का पुत्र था; और उसके संबंध में साधारखत: जो यह माना नाता है कि वह स्कंद-

वस्मीन द्वितीय का पुत्र था, वह ठीक नहीं है। वह अपने दादा का युव-महाराज था और जान पड़ता है कि उसके पिता का देहांत उसके पहले ही हो चुका था। ब्रिटिश-स्यूजियमवाले ताम्रलेख से इस वात का पता नहीं चलता कि स्कंद-वस्मीन (द्वितीय) के साथ उसका क्या संबंध था। हम यह जानते हैं कि युवराज का पद पोती को उनके पिता के जीवन-काल में भी दे दिया जाया करता था। इस प्रकार उस समय के पत्लवों की जो पूरी इंशावली तैयार होतों है, वह यहां दे दी जाती है (इनमें से जिन राजाओं ने शासन किया था, उन पर अंक लगा दिए गए हैं और अंक १ से ७ क तक उस समय की वंशावली पूरी हो जाती है, जिस समय का इम यहाँ वर्शन कर रहे हैं)।

१. कुमारविष्णु वीरकोर्चवम्मीन (एपि० इं० १४, २४१. एपि० इं० १,३८७)

(धन्धमेधिन्)=नाग राजकुमारी (S. I. I. २, ५०८, एपि० ई० ६, ८४) १० वर्ष या अधिक तक शासन कियां

२. (शिव) स्कंदबर्मन् प्रथम ( एपि० ६० ६, ८४, एपि०

१. देशो आयसकाल इन्त Hindu Folity दूसरा भाग, पु॰ १२५।

इं०१,२,ई० ए०५,५०) (अधमेधिन्) प्रवर्षे या इससे अधिक शासन किया

वारवर्म्मन् (ई० ए० ४, ४०, १४४)

४. स्कंदवर्मन् द्वितीय (एपि० ई० १४, २५१, ई० ए० ५, ५०, १५४) तेतीस वर्ष या इससे अधिक शासन किया।

४. सिंहबर्मान् प्रथम ७. विष्णुगोप प्रथम कुमारविष्णु द्वितीय (इं० ए० ४, ५०) (इं० ए० ५, ५०, एपि० इं० ८, २३३ ११ वर्ष या अधिक १४४) [राजकार्य

तक शासन किया देखता था, पर

द्यभिषिक्त नहीं हुआः]

इ. स्कंदबर्म्मन् तृतीय ७ (क) सिंत्वर्म्मन् द्वितीय एपि० इं० १४, ३३१ (एपि० इं० १४, २४४, ८, १४८, इं० ए० ४, १४४) द्रवर्षया ग्राधिक तक शासन किया

१. यह ताम्रलेख नरसराश्रीण्ट-बाला ताम्रलेख कहलाता है। मारत सरकार के लिपियंचा (Epigraphist) से पत्र-व्यवहार करके मैंने पता लगाया है कि यह यही ताम्रलेख है जिसे गंदूरवाला ताम्रलेख वा चुरावाला ताम्रलेख कहते हैं। इस समय यह ताम्रलेख जिसके पात है, उसने इसकी प्रतिलिपि नहीं लेने दी। इस पर केंद्रि तिथि नहीं दो है। यह दानपत्र विजय-पलोक्कट नामक स्थान से सिह-वर्मान के पुत्र महाराज विध्युगीप बर्मान के पात्र और कंद्रवर्मान (अर्थात स्कंद्रवर्मान ) के प्रपात राजा विजय विध्युगीप वर्मान ने उल्कीश कराया पा और इसमें उस दान का उल्लेख है जो उसने सुहर के एक बालग के दिया था। यह संस्कृत में है।

बेलुरपलीयमवाने ताम्रलेखों (S J. T. २, ५०१) का उपयोग करते हुए हमने इस वंशावली की उस काल से भी धारों तक पहुँचा दिया है, जिस काल का हम उस्तेख कर रहे हैं। इन ताम्रजेखों से दंश के उस भारंभिक इतिहास का पता चलता है जिसका हम इस समय विवेचन कर रहे हैं। इसके अतिरिक्त और कई दृष्टियों से भी ये तामलेख महत्व के हैं। उनसे पता चलता है कि वंश का आरंभ वीरकूर्च से होवा है; और साथ ही उनमें स्कंदवर्मन द्वितीय तक की वंशावली दी गई है। नंदिवर्मन् प्रथम के राज्यारोहता के संबंध में इससे यह महत्त्वपूर्ण सूचना मिलती है कि जब विष्णुगीप द्वितीय का देहांत हो गया था और दूसरे सव राजा भी नहीं रह गए थे, तब नंदियम्भेन् सिंहासन पर बैठा था। इसका अर्थ यह है कि जब विष्णुगेष के वंश में भी कोई नहीं रह गया और कुमारविष्णु तृतीय का वंश भी मिट गया, तब नंदिवर्मन् की राज्य मिला था। उदयेदिरम्वाले वास्रजेखों ( प्पि॰ इं॰ ३, १४२ ) में एक नेदिवर्मन् का उल्जेख है; और उसके सेवंब में उनमें कहा गया है कि वह सिंदवर्मन् प्रथम के पुत्र स्कंदवर्मन् तृतीय के उपरांत सिंहा-सन पर बैठा था; परंतु जैसा कि ऊपर वतलाया जा चुका

दितीय ) के उपरोत राज्याधिकार महणा किया था, क्योंकि उसके इस वर्णन से यही युचित होता है—भर्ता सुवीभृदय बुद्धवन्मा, जी S. I. I. २, ५० ≡ में दिया है।

है, वे वास्रलेख इसलिये आली हैं कि दनकी लिपि कई सी वर्ष बाद की है. और उस तामलेख का कोई विश्वास नहीं किया जा सकता। वेरुपलैयम्याले श्रमिलेख के अनुसार कुमारविष्णु द्वितीय के वंश में नेदिवर्म्मन् प्रथम हुआ या। सिंहवर्मन् प्रथम की मृत्यु के उपरांत उसका पुत्र स्कंदवर्मन् वृतीय सिंहासम पर बैठा या: और जब उसके वंश में कोई न रह गया, तब युवराज विव्यागीप का पुत्र सिंहवर्मान् तृतीय सिंहासन पर बैठा था। यह प्रतीत होता है कि विष्णुगोप ने सिंहासन पर बैठना स्वीकार नहीं किया था। वह राज्य के सब कार-बार ते। देखता था, परंतु उसने राजा के रूप में कभी शासन वहीं किया था ( § १८७ )। नरसराश्रीपेट-बाले ताम्रलेखों ( M. E. R. १८१४, ४०८२ ) के अनुसार सिंहवर्मन् द्वितीय के पुत्र विष्णुगीप द्वितीय ने अपने पिता का राज्य प्राप्त किया या। वयलुरवाले संम-शिलालेख में जो सूची दी है, उससे भी इस बात का समर्थन होता है। विष्णुगोप द्वितीय के उपरांत कांदवर्मान् द्वितीयवाली तीसरी शास्त्रा के लोग राज्य के उत्तराधिकारी हुए थे। इनमें से पहले ता बुद्धवर्मान् और उसका पुत्र कुमारविष्णु त्तीय सिंहासन पर बैठा वा और तब उसके बाद उसका चचेरा

प्रिंग इं० १०, १४५; मैशिक सामग्री के रूप में इसका कुछ भी उपयोग नहीं हो सकता, क्योंकि इसमें कई स्विमा एक साम मिला दी गई है।

भाई नंदिवस्भीन् राज्य का अधिकारी हुआ था। "सविष्णु-गोपे च नरेंद्रह"दे । गते तताऽजायत नंदिवस्मी" का यही अर्थ होता है।

विष्णुगीप प्रथम के उपरांत इस वंश में यह प्रथा चल पड़ों थो कि प्रत्येक पूर्व-पुरुष की "महाराज कहते थे, फिर चाहे वह पूर्वपुरुष पत्त्रव राज-सिहासन का उत्तराधिकारी हुआ हो और चाहेन हुआ हो, जैसा कि स्वयं विष्णुगीप प्रथम के संबंध में हुआ था। विष्णुगीय प्रथम की उसके लड़के ने तो केवल "युवमहाराज" ही लिखा था, पर उसके पोर्त ने उसे "सहाराज" की उपाधि दे दी थी। इसी प्रकार कुमारविष्णु तृतीय ने भपने ताम्रलेखी में भपने प्रत्येक पूर्वज की 'महाराज' लिखा है। जब तक हमें उनके दान संबंधी मृल लेख न मिल जाये, तब तक शासकी की गीम शास्त्रा के रूप में भी हम उनके उत्तराधिकार के संबंध में कुछ भी निश्चय नहीं कर सकते। वास्रतेस्थी के प्रमाण पर केवल यहीं कहा जा सकता है कि केवल एक ही शाला शासक के रूप में दिखाई देती है; और सभी तक हमें इस वंश की केवल एक से अधिक शासक शासा के अस्तित्व का कोई प्रमाण नहीं मिला है। केवल विष्णुगीप प्रवम ही समुद्र-गुप्त का सम-कालीन हो सकता वा और सिंहवर्गन द्वितीय

१. शुद्ध पाठ चंदे है।

के समय में यह विव्यातीय प्रथम बालक शासक के स्रीम-भावक के रूप में राज्य के कार-बार देखता था सीर कांची की सरकार का प्रधान स्रीपकारी था, सीर इसी लिये वह "कांचेयक" कहा जायगा। इस बंशवाले सरवायी रूप से स्थानीय शासक या गवर्नर रहे होंगे, जिन्हें उन दिनी "महा-राज" कहते थे स्थवा लेपिटनेंट गवर्नर रहे होंगे जो "युव-महाराज" कहताते थे।

ई १८४ के, बीरकूर्च कुमारविष्णु ने एक अश्वमेध यहा किया था, अर्थान् उसने इस बात की घोषणा कर दी थी कि आरंभिक पल्लव राजा मैं इचवाकुओं का उत्तराधिकारी हूँ। लोग फिर शिवस्कंदवस्मीन् ने भी अश्वमेध यज्ञ किया था। जान पड़ता है कि वीरवस्मन् के द्वाय से कांची निकल गई थी। और कुमारविष्णु द्वितीय की फिर से उस पर विजय प्राप्त करके उसे अपने अधिकार में करना पड़ा थारे। वेलुरपलैयम्बाले तास्रलेखों में शिवस्कंद-वस्मीन् की राजा या शासक नहीं कहा गया है। जान

१. उस पंकि में यह नाम कहां देाहराया नहीं गया है। जान पहला है कि वह अग्रुम या अग्रकुन-कारक और विफल समभा जाता या। परंतु फिर भी बीर वर्मन् को वीरता का अभिलेखों में उक्लेख है (यमुधातलैकबीरस्य)।

२. यहीतकांचीनगरस्ततोभूत् कुमारविष्णुस्तमरेषु जिप्तुः ( इलोक = )—एपि० ई० २, ५०६।

पड़ता है कि उसने युवराज रहने की अवस्था में अपने पिता की ओर से कांची पर विजय प्राप्त की थी। पिता और पुत्र दोनी की चोलों के साथ और कदाचित कुछ दूसरे तामिल राजाओं के साथ भी युद्ध करना पड़ा था। स्कंद-बर्म्मन् द्वितीय ने फिर से कांची में रहकर राज्य करना आरंभ किया था। उसके समय में गंग लोग भी और कदंव लोग भी तामिल सीमाधी पर सामंती के रूप में नियुक्त किए गए थे ( § १८८ और उसके आगे )। उन सबकी उपाधियाँ विलक्कल एक ही सी हैं जिससे सुचित होता है कि वे सभी लोग बाकाटक सम्राट् के अधीन महाराज या गवर्नर के रूप में शासन करते थे। वे लोग जो "धर्म महा-राज" कहें जाते थे, उसका अभिप्राय यह जान पहता है कि वे लोग सम्राट्के द्वारा नियुक्त किए गए घे, भीर वे वाका-टकी द्वारा स्थापित धर्म-साम्राज्य के मधीन थे। बहुत दिनी तक चोलों के साथ उनका लगातार युद्ध होता रहा था थीर अंत में बुद्धवर्म्मन ने चेलों की शक्ति का पूरी तरह से नाश किया धारं।

२. मर्सा भूगोऽभ्दम बुद्धवम्मा पर्त्वोत्तरीन्यायीव-बाहवास्तिः।

( रलांक = ) S. J. L. २, ५०= )

अन्ववाय नस्यचन्द्रः स्कन्दशिष्यस्ततोभवत्, विज्ञानी पटिका राजस्यात्वसेनात् अद्यार यः। (उक्त में श्लोक ७) सत्यसेन कदाचित् केवं चोल या दूसरा पढ़ेग्सी तामिल राजा था।

ई १८५ पल्लवों के पूर्वजों का राज्य नव-संड करलाता

थां। महाभारत में रे एक नव-राष्ट्र का भी उल्लेख है,
परंतु वह पश्चिमां भारत में था। यह
नवसंड कहीं आध्र के आस-पास
होना चाहिए। कोसल में जो १८ वस्य राज्य थे, वनमें
अनुश्रुतियों के अनुसार एक नवगढ़ भी थारे। यह बस्तर
के कहीं आस-पास था और भार-शिव राज्य के नागपुर
विभाग के पास था, जहां से आंध्र पर आक्रमण करना सहज

था। बहुत जुळ संभावना इस बात की जान पढ़ती है कि
वोरकार्षवस्मन् का पिता कोसल में गवर्नर या अथीनस्थ
उप-राजा था, और वहीं से आंध्र प्राप्त किया गया था।

े १ पदं, बोरकोर्च कुमारविष्णु प्रथम अवश्य हो यथेष्ट अधिक काल वक जीवित रहा होगा। उसने अधमेथ यहा पल्लवों का काल- किया था और कांची पर विजय प्राप्त निरूपण की थीं। कदाचित उसके स्वामी अथवा पिता ने इस्वाकुओं और आंध्र पर विजय प्राप्त की थीं और उसने चेलों पर भी विजय प्राप्त की थीं और कांची पर अधिकार किया था। उसका पुत्र शिव-स्कंद युवराज और कांची का उप-शासक था और इसलिये वीरकोर्च के दसवें

१. S. I. I. २, ५१५ ( श्लोक ६ )।

२ समापवं ३१,६।

३. हीरालाल, एपि० ई०, ८, २८६।

वर्ष उसकी अवस्था कम से कम १८ या २० वर्ष की रही होगी। कांची पर ब्रांघ्र के राज-सिंहासन से अधिकार किया गया था। यह नहीं हो सकता कि जिस समय वीरकोर्च का विवाह हुआ हो, उसी समय वह उप-शासक भी बना दिया गया हो; क्योंकि उसके शासन के दसवें वर्ष में शिव-स्कंद इसना बड़ा हो गया था कि वह कांची का गवर्नर होकर शासन करता था। अपने विवाह के समय वीर-कोर्च कदाचित "अधिराज" ही या और "महाराज" नहीं बना या और "महाराज" को उच्च पदती इसे कांची पर विजय प्राप्त करने के उपरांत मिली होगी। यदि हम यह मान लें कि बांध पर सन २५०-२६० ई० में विजय प्राप्त हुई थी, तो कोची को विजय हम सन् २६५ ई० में रख सकते हैं। और "महाराज" के रूप में बौरकी में का दसवा वर्ष सन् २७५ ई० के लगभग होगा, जब कि शिवस्कंद २० वर्षका हुआ होगा। यह आरंभिक तिथि ठीक हैया नहीं, इसका निर्णय करने में हमें विष्णुगीप प्रधम की विधि से बहुत कुछ सहारा मिल सकता है। अब हमें यह देखना है कि हमने ऊपर जो तिथि बतलाई है, वह विष्णुगोप प्रथम की विधि की देखते हुए ठीक उत्तरती है या नहीं।

ु १८७ शिवस्कंदवरमंन ने युव-महाराज रहने की दशा में जो दान किया था, यदि उसके पाँच वर्ष बाद वह सिंहा-सन पर बैठा हो। अर्थात् २८० ई० में उसने राज्याराहक

किया हो और पंद्रह वर्षों तक शासन किया हो, तो उसका समय ( सन् २८०-२५५ ई० ) उस समय से मेल खा जायगा जो उसके दान लेखों की लिपि के आधार पर उसके लिये निश्चित किया गया है और जिसका ऊपर विदेचन किया गया है। वीरवर्मन् के समय ही परलवी के हाथ से काची निकल गई थी; और यह कहीं नहीं कहा गया है कि उसने कोई विजय प्राप्त की थीं; परंतु किर भी यह कहा गया है कि वह बहुत बार था। लेकिन उसके नाम पर उसके किसी वंशज का फिर कभी नाम नहीं रखा गया था। जान पड़ता है कि वह (बीरवर्मन्) रणचेत्र में चेल शबुओं के हाब से मारा गया था। शिवस्कंदवर्सम् के सरते ही चालों का बहुत अच्छा अवसर मिल गया द्वागा और उन्होंने भाकमण कर दिया होता। वीरवर्मान ने साल दे। साल से अधिक राज्य न किया द्वीगा। वीरवर्मन् ने प्राचीन सनावती प्रधा के प्रमुसार अपने प्र-िवा वीरकार्च के नाम पर अपना नाम रखा था। परंतु जैसा कि अभी ऊपर वतलाया जा चुका है, यह नाम इसके बाद फिर कभी देशह-राया नहीं गया था। बोरवर्मन् ने कोची अपने दाय से गैंबाई थी और वह चोलों के द्वारा परास्त भी हुआ था: धीर इसी लिये "वीर" शब्द सशुभ सीर राजनीतिक दुर्भाग्य का सूचक माना जाता था और इसी लिये इस वंश ने इस नाम का ही परित्याग कर दिया था। स्कंदबर्म्मन द्वितीय

दोबारा पल्लाव शक्ति का संस्थापक बना था और इस बार पल्लव शक्ति ने स्थायी रूप से कांची में अपना केंद्र स्थापित कर लिया था। तमें यह स्मरख रखना चाहिए कि स्कंद-वर्मन द्वितीय के समय में वाकाटक वंश का नेतृत्व प्रवरसेन प्रथम के तथा में था, जिसके समय में वाकाटक वंश अपनी उन्नित की चरम सीमा तक जा पहुँचा था; और वह बिंदु इसना उच्च था कि उस ऊँचाई तक उससे पहले कोई साम्राज्य-भागी वंश नहीं पहुँचा था। जान पहता है कि स्कंदवर्मन द्वितीय की वाकाटक सम्राट् से सहायता मिली थी। उसने "विजव" की उपाधि धारमा की थी और नह उसका पात्र भी था। इसका शासन दीर्घ-काल-व्यापी था और इसी लिये दिल्या में उसे अपनी तथा वाकाटक साम्राज्य को स्थिति हुद् करने का यथेष्ट समय मिला था। प्रवरसेन प्रथम के शासन-काल के आधे से अधिक दिनों तक वह उसका सम-कालीन था। हमें यह मान लेना चाहिए कि उसने कम से कम पैतीस वर्षों तक राज्य किया था, क्योंकि उसके शासन-काल के वेंतीसवें वर्ष तक का ता उल्लेख दी मिलता है। उसके बाद हमें उसके पुत्र सिंहवर्शन् प्रथम के शासन का एक उल्लेख मिलता है और उसके दूसरे पुत्र विष्णुगोप के गवर्नर होने का उल्लेख मिलवा है। परंतु उसके पैत्र स्कदवर्मन वृतीय का हमें कोई उस्लेख नहीं मिलताः श्रीर स्कंदवस्मेन तृतीय के उपरांत विष्णुगीप प्रथम

का पुत्र राज्य का उत्तराधिकारी हुआ था, इसलिये हम कह सकते हैं कि स्कंदवर्सन् इलीय ने बहुत ही थाड़े दिनों तक राज्य किया होगा। जान पड़ता है कि समुद्रगुप्त ने अपने राज्याभिषेक से पहले ही विष्णुगीप की परास्त किया था; और उस समय की प्रसिद्ध प्रथा के अनुसार उसने अपने पुत्र के पच में राज-सिंहासन का परिस्थाग कर दिया था और वह कभी कानृनी दृष्टि से महाराज नहीं हुमा था; और इसका अर्थ यह है कि यथिप उसने राज-कार्यों का संचालन तो किया था, परंतु राज-पद पर अभिषिक्त होकर नहीं किया था। अतः इस बंश के राजाओं का काल-निरूपण इस प्रकार होता है—

१ बीरकुर्च कुमार विष्णु (कांची में) लगभग सम् २६५ -२८० ई० २ (शित) स्कंदनस्मीन् प्रथम ... " SEO-SEX " इ वीरवर्म्भन् ... 5-67-5-60 24 ४. (विजय) स्कंदबर्मन द्वितीय ,, २६७-३३२ ,, 227 ४ सिंहवर्मन् प्रथम ,, ३३२-३४४ .. 550 ६ स्कंदबर्मन् तृतीय " 388-38€ " \*\*\* ७ विष्णुगोप प्रथम ... 384 ७ क सिंहवर्सम् द्वितीय ... ₹84-₹40 ..

इस काल-निरूपण का पूरा पूरा समर्थन विष्णुगीप की उस विधि से दोता दें जो इमें समुद्रगुप्त के इतिहास से मिलतों है।

## १० दक्षिण के अधीनस्य या भृत्य ब्राह्मण राज्य गंग और कदंव

S १८८ पल्लवों की अधीनता में बाह्यस काण्यायनी का एक बाधीनस्य या भृत्य राज्य स्थापित हुआ था भीर इस राज्य के अधिकारियों ने अपने मूल नाहासा गंग-पंश निवास-स्थान के नाम पर अपने वंश का नाम गंग-वंश या गंगा का वंश रखा या और उन्होंने भपना यह नामकरण उसी प्रकार किया या, जिस प्रकार गुप्तों की अधीनता से कलिंग राजाओं ने अपने वंश का नाम ''मगध वंशा रखा था। गंग वंश के सीसरे राजा के समय से इस वंश के सब राजा हर पीड़ों में पल्लवों के द्वारा व्यभिषिक्त किए जाते थे, जिनमें से सिंहवर्गान् पल्लवेंद्र धीर साथ ही उसके उत्तराधिकारी स्कंदवर्मन् (तृतीय) के नाम उनके सबसे आरंभिक और असली ताझलेख में मिलते हैं<sup>1</sup>। बहुत कुछ संभावना इसी बात की जान पड़ती है कि ये काण्वायन लोग मगध के साम्राज्य-भोगी काण्वायनों को हो एक शास्त्रा के थे जिनमें का अतिम राजा (सुशर्मन् ) केंद्र हो गया था (प्रगृह्य वं ) रे। धीर सातवाहन ने उसे कैंद करके दक्षिण पहुँचा दिया बारे।

१. एपियाकिया इंडिका, १४. १३३ ।

२. मस्त्रपुराण, पार्राकेटर इन Purana Text, प्र॰ वे⊂, हे, ६।

३. विहार-उड़ीसा रिसर्च सीसाइटी का अस्तल, १६. २६४।

सांस्कृतिक इतिहास की दृष्टि से बाह्मण अधीनस्य या भृत्य वंश महत्त्वपूर्ण हैं। दिच्य में पहले से ही राजनीतिक बाह्मयाँ का एक वर्ग वर्तमान था।

§ १८६, ऊपर हम कीडिन्यों का उस्त्रेख कर चुके हैं। ये कीडिन्य लोग उस सातवाहन साम्राज्य के समय में, जो इजिया में एक बाबाया कुछ समय तक दिलाया और उत्तर दोनों में स्थापित था, उत्तर से लाकर ग्राभगात तंत्र दिसाग में बसाए गए थे। बहुत दिनों से यह अनुश्रृति चली आतो है कि गयूरशर्मान् मामन्य के पूर्वजों के समय में कुछ बाह्यमा वंश प्रहिच्छत्र से चलकर दिचमा भारत में जा बसे थे; श्रीर जैसा कि इस अभी आगे चलकर बतलावेंगे, यह मयुरशन्मीन मानव्य चुटु शातकार्मा वंश का था। जान पड़ता है कि यह अनुश्रृति ऐतिहासिक तथ्य के आधार पर ही प्रचलित हुवं थी। सातवाहनों ने कुछ विशिष्ट नासाय वंशों क्रवांत गातम गात्र, वशिष्ठ गात्र, साठर गात्र, हारीत नोात्र भादि में विवाह किए थे। दक्तिस (मैसूर) में गीतमी की एक अच्छो सासी बस्ती थी? । इस्त्राकुओं ने इस परंपरा का स्ट्रापूर्वक पालन किया या धीर कदवों ने भी कुछ सीमा तक इसका पालन किया था। दक्तिंग में त्राह्मण वंश वहुत संपन्न थे और राज-दरवारों में कैंचे पदों पर रहते हो

t. E. C. v. ₹= 4 1

<sup>ः</sup> उक्त ७, प्रसामना ५० ३ ।

बीर राज्य करते थें। वे लोग अपना विशिष्ट स्थान रखते थे और राज-वंशों के साथ उनका धनिष्ट संबंध था। आज तक दिला में ऐवर और ऐवंगर वहाँ के असली रईस और सरदार हैं। आरंभिक शताब्दियों के बाबाण शासकों की दवाकर पुनरुद्धार काल के बाकाटक-पल्लवों और गंगों ने उनका स्थान पहण कर लिया था। और जिन बाह्यणों के साथ उन्होंने विवाह संबंध स्थापित किया था, वे दिख्यों भारत के निर्माता थें, जिन्होंने दिख्यों भारत में अपनी संस्कृति का प्रचार करके दिख्यापय की हिंदू भारत का अंत-भूक अंग बना दिया था; और वास्तव में उन्हों ने मारतवर्ष की सीमा का सचमुच विस्तार करके समस्त दिख्यों भारत की सीमा का सचमुच विस्तार करके समस्त दिख्यों भारत की मी उसके अंतर्गत कर लिया था।

\$ १.६०, इस समय हम लोग गंग बंश की वंशावली उस वामलेख के आधार पर फिर से तैयार कर सकते हैं जो निस्सं-वेह कप से गंगों का असली वामलेख हैं आरिनिक गंग वंशायली और जिसे मिठ राइस (Mr. Rice) ने एपियाफिया इंडिका, खंड १४, पूठ ३३१ में प्रकाशित किया या और जो चीथा शताब्दी के खंत अववा पांचवों शताव्दी के आरंभ (अर्थात् लगभग सन् ४०० ई०) का लिखा हुआ है। इस वंशावली को पूरा करने और सही सावित करने के लिए मैंने दूसर उल्लेखों के आधार पर इसमें एक और गाम बढ़ा दिया है। यह वंशावली इस प्रकार बनती है— क्रीकशिवर्मम्, धर्माधिराज

साधव (प्रयम) सहाराजाधिराज ध्रयवर्ग्मन् ( ध्रारे श्रथवा हरिवर्ग्मन् ) गंग-राज ( जिसे पल्लव-वंश के सिंहवर्ग्मन् सहा-राजा ने राज्य पर बैठाया था )

माधन (द्वितीय) सहाराज, सिंहवर्ग्यन जिसे पल्लवीं को महाराज स्कंदवस्मीन तृतीय मे राज्य पर बैठाया था

स्रविनीत कोंगिंग, सहाधिराज (इसने कदंब राजा काकुस्ववस्मेन को एक कस्या के साथ विवाह किया था जो महाधिराज कृष्णवस्मेन को बहुन थीं)।

१. मिलाको कोलहामें की सूची, एपियाफिया इंडिका, ≔, कोइनम, ए० ४।

२. [मि॰ राइस (Mr. Rice) के कथनानुसार कदाचित् भूल से अस्य और मावव दितीय के बीच में एक विष्णुगांव का नाम छूट गया था] एविमापिया इंडिका १४, ३३३; मिलाखी कीलडाने यु॰ ४।

कोलहान पु०, ५ मि॰ राइस ने एपिशाफिया इंडिका १४ पु०,
 ३२४ में अपना यह विचार प्रकट किया था कि माभय दितीय (जिसे

ें १-१ गंग अभिलेखी में यह कहा गया है कि अवि-नीत कोगणि ने एक कदंव राज-कुमारी में साथ विवाह किया था। भीर जान पढ़ता है कि इसका समर्थन काकुरधवरमेन के वालगुंडवाले शिलालेख से होता है, जिसमें कहा गया है काशुस्थवस्मीन् ने कई राजनीतिक विवाह कराए थे। कहा गया है कि अविनीत कींगींग ने कृष्णवन्मेन् प्रथम की बहन के साथ विवाह किया था: और यह कृष्णवर्श्मन् काकुस्य का पुत्र था? । इस प्रकार ध्विनीत कीराणि का समय काकुस्य के समय (लगभग सन् ४०० ई०) की नहायता से निश्चित हा जाता है। वीसरे राजा ध्ययवन्त्रंनु की पल्लव सिंह-बर्मन द्वितोय ने राज-पद पर प्रतिष्ठित किया या, जिसका समय लगभग सन् ३३०-३४४ ई० है ( देखा ६ १८७ ); श्रीर माधव द्वितीय को पल्लव न्हेंदवर्मन् हतीय ( जगभग ३४%-३४६ ई० ) ने, जो सिंहवर्मन का उत्तराधिकारी था, राज्य पर बैठाया था। इस प्रकार इन तीमों सम-कालीन वंशी से

उन्होंने माध्य तृतीय इसलिये कहा है कि उन्होंने केशिशिवसमें की उसके व्यक्तिगत नाम पंपाधन के कारण माध्य प्रथम मान लिया था ) ने कदंब राजकुमारों के साथ विवाह किया था। परंतु गंग अभिनेकों के प्रमाण के आधार पर और धारों ( १९ १२०-१९१ ) दिए हुए इन राजाओं के काल-निरूपण के आधार पर वह बात सिम्बा मिड देती है।

र. मिलाको Kadamba Kula, पहला नक्शा ।

एक दूसरे का काल-निरूपण हो जाता है; और यह भी सिख हो जाता है कि गंग काण्यायन धंश का संस्थापक सन् ३०० ई० से पहले नहीं हुआ होगा? । अनुमान से उनका समय इस प्रकार होगा ( जिसमें मोटे हिसाब से हर एक के लिये औसत १६ या १७ वर्ष पड़ते हैं)—

१, कोकशिवर्मन् जगभग सन् ३००-३१५ ई०

२. माधववर्मान् प्रथम ,, ,, ३१५-३३० ,,

३. अटच बाबवा अश्विम्मीन् ,, ,, ३३०-३४५ ,,

४, माभववर्मान् (द्वितीय) सिंहवर्मान् " ३४५-३७५ "

४, अविनीत कीगांगि .. ., ३७४-३-६४ ,,

ई १-६२. पहले राजा ने अपना नाम कोंकविवर्मन् कदाचित् इसलिये रखा दोगा कि वह कुछ ही समय पहले कोंकब से आया था। उसका राज्य मैसूर में इस स्थान पर

१. इससे यह सिख होता है कि जिन अभिलेखों पर आरंभिक शक संवत् ( सन् २४७ हैं० ब्यादि; मिलाबों कीलहान की सची, एपिमाफिया इंडिका ८, ४० ४. पाद-दिध्यकों ) दिए गए हैं, उनमें यदापि बहुत कुछ ठीक वंदावली दी गई है, परंतु फिर भी वे ब्रसली नहीं हो सकते । जिन लोगों की पुराने जमाने में जमीन दान-रूप में मिली थी, अपने आपको उनके वंश्व बतलानेपाले लोगों ने कई जाली गग दानपत्र बना लिये थे। परंतु फिर भी उन्हें गंग राजाकों को बंदावली का बहुत कुछ ठीक हान था।

२. विप्तुगीप का अस्तित्व निश्चित नहीं है (११६० पादनीस्प्या)।

या जो बाज-कल गंगवाड़ों कहलाता है। पेतुकोंड प्लेट (पिप्राफिया इंडिका, १४, ३३१) सदरास के अनंतपुर जिले में पाए गए हैं। गंग लोग कदंबों के प्रदेश से बिलकुल सटे हुए प्रदेश में रहते थे धीर कदंब लोग उसी समय अथवा उसके एक पोड़ों बाद अस्तित्व में आए थे।

ह १-६३, इस वैश के राजाओं के नाम के साथ जी "धर्माधिराज" की उपाधि मिलती है, उससे यह सृचित होता है कि गंग लोग भी कदबों की भौति परलवों के धर्म-साम्राज्य के ग्रेतर्गत में ग्रीर उसका एक ग्रंग थे।

१ १-८४ पहला गंग राजा विजय द्वारा प्राप्त राज्य का स्मिकारी बना था और जान पड़ता है कि वह विजय या तो उसने पल्लबों के और या मुख्य बाका-के के कि वनकी उपाधि ''गंग'' से सूचित होता है। उसने ऐसे देश पर अधिकार प्राप्त किया या जिस पर सुजनों का निवास था (स्व-भुज-जब-जय-जनित-सुजन-जनपदस्य) ग्रीर उसने विकट शत्रुकों के साथ युद्ध किया था (दाक्गा भरिगण)। इस राजा के शरीर पर (युद्ध-चेत्र के) त्रण भूषण-स्वक्रप थे (लब्ध-त्रण-भूषणस्य काण्यायनसगीत्रस्य कीमत् कीकिश्यवर्ग्न-धर्म-महाधिराजस्य)।

र् १-६४, उसका पुत्र माचव महाचिराज संस्कृत के पवित्र और मधुर साहित्य का बहुत बड़ा पंडित या और हिंदू नीति- शास्त्र की व्याख्या धीर प्रयोग करने में बहुत कुशल या (नीतिशास्त्रस्य वक्तृ-प्रयोक्तृ-कुशलस्य )।

ु १-६६ माधव के पुत्र करयवस्मीन के शरीर पर अनेक युद्धों में प्राप्त किए हुए जग आभूषण के स्वरूप थे। यथा—

> धनेक युद्ध = ।परुष्ध मण-विभृषित-शरीरस्य

उसने अपना समय इतिहास के अध्ययन में लगाया था।

\$ १ - ७० गंगों का जो वंशानुकमिक उतिहास कपर
संखेप में दिया गया है, उसमें वाकाटक परंपरा की भावना

दिखाई देती है। वह इतिहास उस
समय से पहले का है, जब कि समुद्रगुप्त दिखाण में पहुँचा था। वह इतिहास संस्कृत में है और
आरंभिक काल के दस्तावेजों से नकल करके तैयार किया
गया है; और इस परिवार के बादबाले दानपत्रों और दस्तावेजो आदि में बराबर वही इतिहास नकल किया गया था।
गंगों का एक ऐसा सु-संस्कृत वंश था जिसकी सृष्टि
वाकाटकों ने की थी।

है १८८, भारंभिक गंगों का व्यक्तिगत भादर्श भी और नागरिकता संवैधी भादर्श भी बहुत महत्त्वपूर्ण धीर ध्यान देने योग्य है। इस वश के राजा लोग भी विध्यशक्ति की तरह रणकेन के धानों से भपने भापको अलंकृत करते थे। इसको प्रतिध्वनि समुद्र- गुप्त के शिलालेख में सुनाई देती है। गंगों का नागरिकता-संबंधी भादर्श पूर्ण श्रीर निश्चित था। उनका सिछीत था कि किसी का राजा होना तभी सार्थक होता है, जब बत बहुत श्रच्छो तरह प्रजा का पालन करता है। यथा—

सम्यक् प्रज्ञा-पालन

सात्र = अधिगत-राज्य-प्रयोजनस्य।

अर्थात्—( महाराज माधव ( प्रथम ) महाधिराज के लिये) राजा होने का उद्देश्य केवल यही था कि प्रजा का सम्यक् रूप से पालन किया जाय।

ह १ स्ट्र साधारणतः यहाँ समभा जाता है कि समुद्रगुप्त के आक्रमण के प्रत्यच्च परिणाम-स्वरूप हो कर्दवों की सृष्टि हुई थी। परंतु यह बात वास्तव कर्दव लोग में ठोफ नहीं है। बल्कि उनकी सृष्टि मानव्यों के आरंभिक इतिहास के कारण हुई थी। उनके इतिहास का अभी हाल में मि० भाओरेस (Mr. Maores) ने एक पाठ्य पुस्तक में स्वतंत्र रूप से विवेचन किया है। उस इतिहास की कुछ बाते ऐसी हैं जिन पर सभी तक ध्यान नहीं दिया गया है और जिनका उस युग से विशेष संबंध है, जिस युग का हम इस पुस्तक में विवेचन कर रहे हैं। सतः वे बातें यहाँ कही जाती हैं।

§ २००, कर्दबों के जो सरकारी धभिनेस धीर दस्तावेज भादि मिलते हैं धीर जिनका आरंभ वालगुंड-वाले स्तंभाभि- लेख से होता है, उनमें वे अपने आपको हारितीपुत्र मानस्य कहते हैं। हम यह बात पहले से ही जानते हैं कि वन-

वासी थांध (अर्थान् चुट् लोग) हारिती-उनके प्रवत पुत्र मानव्य थे ( ६ १५७ सीर उसके बातें )। यह बात निश्चित सी जान पड़ती है कि कदंब लीग चुटु सातकर्शियों के वंशज थे। जब वे अपने आपको हारितीपुत्र मानव्य कहते हैं, तब वे मानों यह स्चित करते हैं कि वे उस अंतिम चुटु मानव्य के वंशत थे जो एक हारितीपुत्र था। अथोही पहले कदंब राजा ने चुदुश्री के मूल निवास-स्थान बनवासी श्रीर कुंतल पर अधिकार किया था, त्यों हो उसने प्रसन्न मन से वह पुराना दान फिर से दे दिया था जो पहले मानव्य गोत्र के हारितीपुत्र शिवस्कदवर्मम् ने किया था; और यह बात उसने स्वयं उसी स्तंभ पर फिर से अंकित करा दी थी, जिस स्तंभ पर उस संपत्ति के दान का बुदु राजा ने उल्लेख कराया या बीर जा उसी कीडिन्य वंश के द्वारा महिपहि के साथ संयुक्त किया गया धारे। बह

१. एपि० इ० द. ३४, कोलहानं की पाद-टिप्पणी। मिलाओ एपि० ई० १६, ४० २६६, मानव्यसगोधानाम हारितीपुत्रानाम।

२. ब्याब-कल का मलवली इसी नाम का खबशिष्ट रूप है।

दोनों अभिलेखों की लिपियों के कालों का मध्यवती अंतर पंथेष्ट रूप से परिलक्षित होता है। मि॰ राइस ने E. C. ७, पृ॰ ६ में कहा है कि इन दोनों में कुछ ही वर्षों का अंतर है। परंतु बास्तक

दान दोवारा किया गया था; धीर इसमे यह पता चलता है कि पहले कदंब राजा से पूर्व और हारितोपुत्र शिवस्कंद-वस्मेन के उपरांत क्यांत् इन दोनों के मध्य में जो राजा हुआ था, उसने वह दान की हुई संपत्ति वापस लेकर फिर से अपने अधिकार में कर ली थी: और वह बीचवाला राजा अधवा राजा लोग परुलवी के सिवा और कोई नहीं है। सकते. क्योंकि इस बात का उल्लेख मिलता है कि मयुरशर्मन ने परलवी से ही वह प्रदेश प्राप्त किया था और उसे प्राप्त करने के प्रन्यान्य कारणों में से एक कारण यह भी या कि वह चुदु मानव्यों के पुराने राजवंश का वंशवर था। इस दान-लंख पर उक्त राजा के शासन-काल का चौथा वर्ष अंकित है। मैं समभ्तता हूँ कि वह मयूरशर्मन का ही माज्ञापत्र या, क्योंकि प्लेट पर उसके नाम का कुछ क्या पड़ा जाता है (देखें। ﴿ १६२ )। यहाँ वह अपने दंश का अधिकार प्रमाशित कर रहा था। उसने प्रपने वंश के प्राचीन देश पर अधिकार कर लिया था और अपने बंश का किया हुआ पुराना दान उसने फिर से दिया था। काँडिन्यों की कदा-चित् उसके पूर्वजों ने ही उस देश में बुलाकर बसाया या

में इन दोनों में अपेदाकृत ऋषिक समय का ऋतर है। दोनों की लिपियाँ भी भिन्न है। यह एक नई भाषा अर्थात् महाराष्ट्रों है जिसका उससे पहले कभी किसी सरकारों मसादे या अभिलेख में प्रयोग नहीं किया गया था।

थीर उन कोंडिन्यों के प्राचीन प्रतिष्ठित वंश के साथ मयूर-शन्मेंन के वंश के लोगों का बराबर तब तक संबंध चला भावा था, क्योंकि दोबारा जिसे दान दिया गया था, वह दाता राजा का मामा ( मातुल ) कहा गया है।

§ २०१, पत्नवीं ने जिस प्रकार इस्वाकुओं की अधिकार-स्युव किया था, उसी प्रकार सुदु मानस्थों की भी अधिकार-स्युव किया था। इस्वाकु लोग तो सदा के लिये अदस्य हो गए थे, परंतु मानस्थीं का एक बार फिर से उत्थान हुआ था। ज्योही पहला अवसर मिला था त्योही सयूरशस्मेन मानस्थ ने अपने पूर्वजों के देश पर फिर से अधिकार कर लिया था और "कदंब" नाम से एक नए राजवंश की स्थापना की थी।

\$ २०२ कदंबों ने अपने वंश की प्राचीन स्मृतियों की फिर से जापन करने का प्रयक्ष किया था। उन्होंने सात- वाहनों के मलवली देवता के नाम पर फिर से भूमि-दान दी थीं, थीर तालगुंड-वाले जिस तालाव थीर मंदिर का सात- किया थों के साथ संबंध था, इस पर उन्होंने अपना अभिमान- पूर्ण क्षेम स्थापित कराया था और उससे भी अधिक अभिमानपूर्ण अपना शिलालेख अकित कराया था। इसी प्रकार उन लोगों ने पश्चिम में सातवाहन राज्य की उत्तरी सोमा तक भी पहुँचने का प्रयत्न किया था। उनका यह प्रयत्न कई बार हुआ था। परंतु बाकाटक लोग उन्हें बराबर

रेक्ति रहे। वाकाटकों ने बराबर विशेष प्रयस्तपूर्वक अप-रांत का समुद्रो प्रांत धीर वहाँ से होनेवाला परिचमी विदेशी व्यापार अपने ही हाथ में रखा।

६ २०३, इस प्रयत्न की हम सातवाहन-बाद कह सकते हैं और इसका मतलब यही है कि वे लोग सातवाहनों की कंग और कदबी की सब बातें फिर से स्थापित करना स्थिति चाहते थे: सीर इस प्रयत्न के संबंध में कंग ने, जी समुद्रगुप्त के समय में हुआ था, बहुत कुछ काम किया था। कंग उसी मयूरशन्मी का पुत्र श्रीर उत्तरा-थिकारी था। उसने बाह्मणों की "शम्मां" वाली उपाधि का परित्याग कर दिया था और अपने नाम के साध राजकीय उपाधि "वर्म्मा" का प्रयोग करना आरंभ कर दिया था। वास्तव में वहां कदंब राज्य का संस्थापक था भीर वह कदंब राज्य उसके समय में बहुत भविक शक्तिशालो है। गया था। परंतु कदंव राज्य की वह बढ़ी-चढ़ी शक्ति कुछ ही वर्षी तक रह सकी थी। जब पल्लव-शक्ति समुद्रगुप्त के हाथ से पराजित हो गई थी, तब उसे कंग ने दवाने का प्रयस्न किया था। पुरावों में काम और कनक नाम से कंग का पूरा पुरा वर्णन मिलता है (देखें। §§ १२८-१२८)। पल्लव लीग बाकाटक सम्राट् के साम्राज्य के दक्षिणी भाग में थे। वे लोग बाकाटक चकवर्ती के अधीनस्य महाराज या गवर्नर में। जान पड़ता है कि पल्छव लोग वाकाटक सम्राट् को

बोर से बेराव्य पर शासन करते थे बीर इस बैराव्य में तीन वामिल राज्य थे, जिनके नेता चेलों पर वन्होंने बस्तुत: विजय प्राप्त की थी। खी-राज्य, मृषिक और भोजक ये तीनों राज्य परस्पर संबद्ध थे थ्रीर कंगवर्मान् इन्हों तीनों का शासक वन गया था; और विष्णुपुराण के अनुसार त्रेराज्य पर भी उसका शासन था; अर्थात् उस समय के लिये वह पल्लवी को दवाकर समस्त दक्षिण का स्वामी वन गया था। केवल पल्लावों का प्रदेश ही उसके शासनाधिकार के वाहर था। जान पड़ता है कि पस्त्रवीं के पराजित होने के उपरांत कंग ने अपने पूर्वजी का दिलायी राज्य फिर से स्थापित करने का प्रयत्न किया या और वह कहता या कि समुद्रगुप्त की सारे मारत का सम्राट् होने का कोई अधिकार नहीं है। परंतु वह पृथिवीपेण दाकाटक के द्वारा परास्त हुआ था और इसे राज-सिंहासन का परित्याग करना पड़ा था ( § १२७ भीर उसके आगे)। कंग के उपरांत कदंव जोग राज-नीतिक दृष्टि से वाकाटक राज्य के साथ संबद्ध रहे जो कदंब राज्य के कुंतल-वाले धंश से स्वयं अपनी भाजकट-वाली सीमाश्री पर मिला हुआ था। कदंबों का विशेष सहस्य सामाजिक चेत्र में है। वे लोग बाकाटकी और गुप्तों के बहुत पहले से दिख्य में रहते आते थे। परंतु फिर भी नवीन सामाजिक पुनरुद्धार में बन्होंने एक नवीन शक्ति और नवीन तेज प्रदर्शित किया थाः और अपने चेत्र के बंदर उस

पुनरुद्धार के संबंध में उन्होंने उतना ही अच्छा काम किया या, जितना गंगी और पल्लाबों ने किया था।

S २०४, इस प्रकार उस समय का दक्तिण का इतिहास वस्तुत: दक्तिमा में पहुँचे हुए नए और पुराने दोनी लोगों का एक मारत का निर्माण हास है जो उन्होंने सारे देश में एक सर्व-सामान्य सम्यता अर्थात् हिंदुस्व का प्रचार और स्थापना करने के लिये किए थे; सीर वह प्रयत्न उत्तर में समाज का मुघार और पुनरुद्धार करने में बहुत अधिक सफल हुआ था। इन प्रयत्नों के कारण दिल्ला भारत इस प्रकार उत्तर भारत के साथ मिलकर एक हो गया था कि सचम्च भारत-वर्ष की पुरानी व्याख्या फिर से चरितावे होने जग गई बी बीर समस्त दक्षिण भी फिर से भारतवर्ष के ही अंतर्गत समभा जाने लगा था। उत्तरी भारत के हिंदुओं ने दिचयी भारत में उत्तरी भारत की भाषा, लिपि, उपासना और संस्कृतिका प्रवेश और प्रचार किया था। वहीं से उन लोगों ने द्वीपस्य भारत में एक नवीन जीवन का संचार किया या और इतिहास का निर्माण किया या। एक सर्व-सामान्य संस्कृति से उन ओगी ने एक भारत का निर्माण किया छा, और उसी समय का बना हुआ एक भारत बराबर आज तक चला था रहा है।

The second second second

## पाँचवाँ भाग

## उपसंहार

## १८. गुप्त-साम्राज्य-वाद के परिणाम

\$ २०५, समुद्रगुप्त ने सैनिक चंत्र में जो बहुत बड़े बड़े काम किए थे, उनसे सभी लोग परिचित हैं और इसलिये यहाँ समुद्रगुप्त को शांति उनका विवेचन करने की आवश्यकता और एम्द्रिवाली गींति नहीं। यहाँ यह ध्यान रखना चाहिए कि उसने सैनिकता को आवश्यकता से अधिक प्रश्रय नहीं दिया था—कभी आवश्यकता से अधिक या व्यर्थ युद्ध नहीं किया था। शांतिवाली नीति का महस्त वह बहुत अच्छो तरह जानता था। अपने दूसर युद्ध के बाद उसने फिर कभी कीई अभियान नहीं किया था। बिल्क शाहा- जुशाही पहाड़ी रियासती, प्रजातंत्रों या गणतंत्रों और उपनिवेगों की अपने साम्राज्य के धेरे और प्रभाव में लाकर उसने नीति और शांति के द्वारा अपना बहेश्य सिद्ध किया था। उसके पास इतना अधिक सीना है। गया था, जितना था। उसके पास इतना अधिक सीना है। गया था, जितना

इत्तरी भारत में पहले कभी देखा नहीं गया था; श्रीर यह सोना उसे इसी लिये मिला या कि उसने दिख्यी भारत क्षीर उपनिवेशों को अपने साम्राज्य में मिला लिया था। उसने दक्तिंग के साथ वाकाटक वंश के द्वारा संपर्क बना रखा था, क्योंकि वाकाटक वंश फिर से अधिकारारुड़ कर दिया गया था, यशपि इलाहाबादवाले शिलालेख में वाका-टक देश की मध्य प्रदेश का एक अंश माना गया है और प्रजातंत्रों या गणतंत्रों का इस प्रकार सिंहावाले। कन किया गया है कि जान पड़ता है कि वह सिंहावलोकन करनेवाला व्यातियर अधवा एरन में बैठा हुआ था। इलाहाबाद-वाले शिलालेख की २३वाँ पंक्ति में उसने कहा है कि मैंने पुराने राजवंशों की फिर से अधिकारास्ट्र कर दिया है; और २६वीं पंक्ति में वह कहता है कि जिन राजाओं पर मैंने अपने बाह-बत से विजय प्राप्त की थी, वनकी संपत्ति मेरे कर्मचारी उन्हें सीटा रहे हैं। इसमें कुछ भी संदेह नहीं कि उन राजाओं में पृथिवीपेश प्रथम भी था। उसके बादवाले दूसरे शासन-काल में भी दिलग और द्वीपस्य भारत से बराबर बहुत सा सीना उत्तरी भारत में बाबा करता था। प्रनवाले शिला-लेख में कहा गया है कि समुद्रगुप्त सीने के सिक्के दान करने में राम और प्रशु से भी बढ़ गया था। यदि यही बात है। ते। इसमें कुछ भी संदेह नहीं कि उसके पुत्र ने अपनी प्रजा में इतना अधिक सोना बाँटा या, जितना उससे पहले और

कभी किसी ने नहीं बाँटा था। इस बात में कुछ भी भति-शयोक्ति नहीं है। चंद्रगुप्त द्वितीय की कन्या ने लिखा है कि अरबों ( गुप्त ) मोहरें दान की गई बीं श्रीर इसके इस कथन का समर्थन युद्धान-च्योगने भी किया है। असीय-वर्ष ने अपने अभिलेख में यह स्वीकृत किया है कि गुप्त राजा कलियुग का सबसे बड़ा दाता और दानी था। यह बात समुद्रगुप्त की उत्तम दूरदर्शिता के कारण ही हो सकी थी। उसकी शांति और बंबुत्व स्थापित करनेवाली नीति ने ही पृथिवीपेस प्रथम की उसका धनिष्ठ मित्र और सहायक बना दिया था, जिसने कुंतल या कदंब राजा पर फिर से विजय प्राप्त की थी। इस कुंतल या कदंव राजा के कारण दिचग में समुद्रगुप्त का एकाधिकार धीर प्रमुख संकट में पड़ गया याः और कदाचित् इसी लिये उसे अपना अश्वमेश यह अधवा उसकी पुनरावृत्ति स्वगित कर देनी पड़ी थी, जिसका वस्त्रेस प्रमावती गुप्ता ने किया है। उसकी श्रीपनिवेशिक नीति और ताम्रलिप्तिवाले बंदरगाह की अपने हाथ में रखने के कारम अवश्य ही उसे बहुत अधिक आय हुआ करती हैं।गी। उन दिनों चीन और इंडोनेशिया के साथ भारत की बहुत

१. पुनावाले प्लेट, एपिमासिया इंडिका, खड १५, ४० ४१। २. समेक अश्वमेध-याजी लिच्छ्वि-डोड्किः। (एपिमाफिया इंडिका, १५, ४१)

अधिक व्यापार हुआ करता या और उस पूर्वी व्यापार का महत्त्व कदाबित पश्चिमी व्यापार के महत्त्व से भी बढ़ा-चढ़ा था। समुद्रगुप्त भी और उसका पुत्र चंद्रगुप्त भी देशनी अपनी समुद्री सीमाओं पर सदा बहुत जोर दिया करते वे और कहते थे कि जिस प्रकार हमारी उत्तरी सीमा हिमवत् (तिब्बत) है, उसी प्रकार वाकी तीनों दिशाओं की सीमाएँ ससुद्र हैं। दोनों ही के शासन-काल में प्रजापर जहाँ तक है। सकता था, बहुत ही कम कर लगाया जाता था; और फा-हियान ने चंद्रगुप्त के शासन-काल के संबंध में इस बात का विशेष रूप से उल्लेख किया है। समुद्रगुप्त अपनी प्रजा के लिये सचमुच धनद या। लोगों के पास इतना अधिक धन हो गया या कि वह सहज में बड़े बड़े चिकित्सालय स्थापित कर सकते ये; और समुद्रगुप्त की स्थापित की हुई शांति के कारण ही चंद्रगुप्त अपने राज्य से प्राण-दंड की प्रधा उठा सका था।

हुँ २०६, राष्ट्र के विचार पूरी तरह से बदल गए थे और लोगों की दृष्टि बहुत ही उच तथा उदार हो गई थी। यह मनस्तरव प्रत्यच रूप से स्वयं सम्राट् से उच राष्ट्रीय दृष्टि ही लोगों ने प्रदृगा किया था। उसके समय के हिंदू बहुत बड़े बड़े काम सीचते और उठाते थे। उन्होंने बहुत हो उच्च, सुंदर और उदार साहित्य की सृष्टि की थी। साहित्य-सेवी लोग अपने देश-वासियी के लिये साहित्

स्यिक कुबेर और भारतवर्ष के बाहर रहनेवालों के लिये साहित्यिक साम्राज्य-निर्माता वन गए थे। कुमारजीव ने चीन पर साहित्यिक विजय प्राप्त की थी। काँडिन्य धर्म-प्रचारक ने कंदोडिया में एक सामाजिक और सांस्कृतिक एकाधिकार स्थापित किया था। व्यापारियो छीर कला-कारी ने भारतवर्ष की विदेशियों की दृष्टि में एक आश्चर्यमय देश बना दिया था। यहाँ को कला, साहित्य, भक्ति और राजनीति में स्नोत्व का कोई भाव नहीं था, जी कुछ या, वह सब पुरुषोचित धीर वीराचित था। यहाँ वीर्यवान देव-वाधी धीर युद्ध-प्रिय देवियी की मूर्त्तियाँ बनती थाँ। यहाँ की कलम से सुंदर और बीर पुरुषों के और आत्मज्ञान रखने-वाली तथा सभिमानी हिंदू योद्धाओं के चित्र संकित होते थे। यहाँ के पंडित और माझग तलवार और कलम दोनों ही वहुत सहज में धीर कीशलपूर्वक चलाते थे। यहाँ बुद्धिवल और योग्यता का प्रभुत्व इतना अधिक बढ़ गया था, जितना उसके बाद फिर कभी इस देश में देखने में नहीं आया।

रे. वह समुद्रगुप्त का सम-कालीन या और चीन गया था (सन् ४०५-४१२) नहीं उसने बीक त्रिपटक पर चीना मापा में नाष्य लिखाए थे। उसका किया हुआ वज्र-सूत्र का अनुचाद चीनी साहित्य में राष्ट्रीय प्राचीन उत्कृष्ट अंघ माना जाता है, जिससे चीनी कवियो और दार्शनिकी का बहुत कुछ प्रोत्साहन और ज्ञान प्राप्त हुआ है। देला माइल्स (Giles) इत Chinese Literature (चीनी साहित्य), पु॰ ११४।

ह २०७. संस्कृत यहाँ की सरकारी भाषा हो गई बां बार वह बिलकुल एक नई भाषा बन गई थी। गुप्त सिकों बार गुप्त मूर्त्तियों की तरह उसने भी सम्राट् की ही प्रतिकृति खड़ी की थी; बार बह इतनी स्थिक भन्य तथा संगीतमयी हो गई थी, जितनी न ते। उससे पहले हो कभी तुई थी बीर न कभी बाद में ही हुई थी।

गुप्तसम्राट्ने एक नई भाषाधीर वास्तव में एक नए राष्ट्रकानिर्माण कियाधा।

ुँ २०८ परंतु इसके लिये चेत्र पहले से ही भार-शिवों ने और उनसे भी बढ़कर वाकाटकों ने तैयार किया था। समुद्रगुप्त के भारत का शुंग राजा भी अपने सरकारी अभि-बीन-वपन-काल लेखीं बादि में संस्कृति का व्यवहार करने लगे थे। फिर सन् १५० के लगभग कद्रदामन ने भी उसका प्रयोग किया था: परंतु जो काव्य-शैली चंपा ( कंबेंग-डिया ) के शिलालेख में दिखाई देती है और जो समुद्रगुप्त की शैलों का मानों पूर्व रूप थी, वह वाकाटक-काल की ही यो। वाकाटको ने पहले ही एक अखिल भारतीय साम्राज्य की सृष्टि कर रखी थी। उन्होंने कुशनों की भगाकर एक कोने में कर दिया था। उन्होंने जन-साधारण की परंपरा-गत सैनिकता की धीर भी उन्नत किया था। उन्होंने शास्त्री की उपयुक्त मर्यादा फिर से स्थापित की थी और उन्हें उनके न्याय-सिद्ध पद पर प्रतिष्ठित किया था। समुद्रगुप्त ने इससे

पूरा पूरा लाभ उठाया था। धीर भार-शिवों ने जिस इतिहास का आरंभ किया था और वाकाटकी ने पालन-पोषण करके जिसकी वृद्धि की थी, उसकी परंपरा की समुद्रगुप्त ने प्रचलित रखा था। इन्हों भार-शिवों धीर वाकाटकों ने वह रास्ता तैयार किया था, जिस पर चलकर शाहानुशाही धीर शक अधिपति अयोध्या और पाटलिपुत्र तक आने और हिंदू राज्य-सिंदासन के आगे सिर भुकाने के लिये बाव्य किए जाते थे। यह पुनरुद्धार का कार्य सन् २४८ ई० से पहले ही आरंग हा चुका था। हिंदुओं ने पहले से ही कुशनों के सामा-जिक अत्याचार और राजनीतिक शासन से अपने आपकी मुक्त कर रखा था। उन्होंने यह समस्रकर पहुले से ही बौद्ध-धर्म का परित्याग धीर अस्वीकार कर दिया वा कि वह इमारे समाज के लिये उपयुक्त नहीं है और लोगों की दुर्वल तथा निध्किय बनानेवाला है। परंतु एक निर्मायक धर्म की स्थापना का काम समुद्रगुप्त के लिये वच रहा था भीर उसने उस धर्मका निर्माण विष्णुकी भक्ति के रूप में किया था। भार-शिवों ने स्वतंत्र किए हुए भारत के लिये गंगा और यसुना को लच्या या चिद्र के रूप में प्रहता किया या ग्रीर उपयुक्त हप से फनवाले नागों को इन देवियों की मूर्तियों के ऊपर स्यापित किया या; धीर इस प्रकार राजनीति की प्रतिकृति वच्या कला में स्वापित की थी। गुप्तों ने भी इन्हीं चिडी या लचायों की प्रहण कर लिया या परंतु हाँ, उनके सिर

पर से नागों की हटा दिया था। भार-शिवी और वाकाटकी के विकट और संहारक शिव के स्थान पर उन्होंने पालन-कत्तां विष्णु का स्वापित किया था जा अपने ताब ऊपर उठाकर हिंदू-समाज की धारण करता है और ऐसी शक्ति के साथ धारण करता है जो कभी कम होना जानती हो नहीं। पत्रले जिंदू देवताओं के संदिर केवल अन्य ही होते थे, पर अब वे ठोस बनने लगे थे। पत्रले ते। शिखरीवाले छोटे छोटे मंदिर बनते थे, पर अब उनके स्थान पर चौकोर चट्टानों को काटकर और चट्टानों के समान मंदिर बनने लगे थे। वस समय सब जगह आत्म-विश्वास और बादम-निर्भरता का ही भाव फैलने लगा था। हिंदु थे। का स्वयं अपने आप पर विश्वास हो गया था। वाकाटक, गंग और गुप्त लोग तलवारी और सीरी के याग से अपना पुरुषोचित सींदर्य व्यक्त करते थे। देवताओं की तुलना मनुष्यों से होती थी थीर मनुष्यों के दित के लिये होती थी। गुप्त विष्णु का पूरा भक्त या भीर वह जितने काम करता या, वह सब विध्यु की ही अर्थित करता था; और अपने आपको उसने विष्णु के साथ पूरी तरह से मिलाकर बहुप कर दिया था: धीर उस विष्णु की भक्ति का प्रचार उसने भारत के समस्त राष्ट्र में ता किया ही या, पर साथ ही द्वीपस्थ भारत में भी किया था। मनुष्य और ईश्वर की यह एकता उन मूर्तियी में भी व्यक्त होती थी, जी वे भक्तों के ब्रनुक्षय तैयार करते

थे। उस आध्यारिमक भावना ठीक शोष-विंदु तक जा पहुँची थी। जिस विंध्यशक्ति का यज बहे बहे युद्धों में बहा या ब्रीर जिसके बल पर देवता भी विजय नहीं प्राप्त कर सकते शे, वह इतना सब कुछ होने पर भी मनुष्य हो या भीर आम्यारिमक योग्यता प्राप्त करने के लिये निरंतर प्रयुव करता था। गंग राजाओं में से माधव प्रथम ने, जिसके संबंध में कहा गया है कि उसने अपना शरीर युद्ध-सेंत्र के पाने से अलंकृत किया था, इस बात की घोषणा कर दी थी कि राजा का अस्तित्व फेवल प्रजा के उत्तमतापूर्वक पालन करने के लिये र्ही होता है। अनेक बड़े बड़े यह करनेवाला शिवस्कंद वर्म्मन् भी सब कुछ होने पर भी धर्म-महाराजाधिराज हो या। समुद्रगुप्त धर्मका रचक और पवित्र मंत्रों का मार्गया और इस योग्य था कि सब लोग उसके कार्यों का अनुशालन करें. बीर वह अपने राजकीय कर्त्तव्यों का इस प्रकार पालन करता था कि जिससे उसे इस बात का संताप हा गया था कि मैंने अपने लिये ध्वर्ग की भी जीव लिया है-मैं स्वर्ग प्राप्त करने का अधिकारी हो गया हैं। मनुष्य ते। समाज के लिये बनाया गया था, परंतु वह अपने कर्त्तव्यी का पालन करके स्वर्गके राज्य पर भी विजय प्राप्त कर रहा था। पुननद्वार करनेवाली भक्ति ने इस प्रकार राजनीति को भी भाष्यास्मिक रूप दे दिया था: और यहाँ तक कि विजय को भी वसी आव्यात्मिकता के रंग में रंग दिया वा धीर पुनरुद्वार काल

से पहले को निष्किय भक्ति और अक्रिय शांतिबाद को बिल-कुल निरर्धक करके पीछे छोड़ दिया था। दोद्ध लोग जा प्रवच्या प्रहण करके ब्रह्मचर्यपूर्वक रहने लगे ये, जिसके कारण सियों को सर्यादा बहुत कुछ घट गई थीं। परंतु सब फिर सियाँ उच्च सम्मान की अधिकारिशो वन गई थों और राजनीतिक कार्यों में योग देने लग गई थीं। सिक्की और शिलालेखी आदि में उन्हें बराबरी की जगह दी गई है। समुद्रगुप्त अपनी पत्नी दत्तदेवी का जितना अधिक सम्मान करता था, उतना अधिक सम्मान उससे पहले किसी पत्नी को प्राप्त नहीं हुआ था। एरन में अपनी विजय के सर्वी-स्कृष्ट समय में सारे भारत के सम्राट् ने गर्वपूर्वक अपनी सह-धर्मियो और अपने विवाह के उस दिन का स्मरण किया था, जिस दिन दहेज में उसकी पतनी की अपने पति का केवल पुरुषत्व प्राप्त हुआ द्या और जिसकी शोभा धव इतनी वड़ गई थों कि वह एक मादर्श हिंदू सो बन गई थो-एक ऐसी कुल-वधू और हिंदु-माता बन गई थी जी अपने पुत्रों और पीत्रों से धिरी हुई थी।

§ २० ट. इस प्रकार पूर्ण मनुष्यस्य और वैभव, विजय और संस्कृति, देश में भी और विदेशों में भी दूर दूर तक व्याप्त होनेवाली कियाशीलता का यह बाताबरण देखकर हमारी आखी में चकाचीध पैदा हो जाती है और हम भार-शिव काल के उन श्रद्धात कवियों, देशभक्तों और उपदेशको

को भूल जाते हैं, जिन्होंने वह बीत बाया था, जिसकी फसल वाकाटकी थीर गुप्तों ने काटी थी। भार शिवों के सी वर्ष हिंदू साम्राज्य-वाद के बीज बेाए जाने का काल है। इस बीज-कालवाले धाँदोलन के समय जा साहित्य प्रस्तुत हुआ था, उसका कुछ भी अवशिष्ट इस समय हमारे पास नहीं है। परंतु हम फल की देखकर बुच पहचान सकते हैं। उस क्रिकार-युग ने ही कार्यावर्त्त और भारत की प्रकाशनय किया था। उस युग में जो आध्यात्मिक आंदोलन आरंभ हुआ था, उसने वैष्णव-धर्म के वीरतापूर्ण अंग में प्रगाड़ मिक का रूप धारण किया था। इस संप्रदाय के उपदेशक कीन में ? इस नहीं जानते। परंतु हम इतना अवस्य कह सकते र्दे कि इस संप्रदाय की मृत पुस्तक भगवद्गीता थी जो समुद्र-गुप्त के शिलालेख में दोहराई गई है। इस संप्रदाय का सिखांत यह है कि विष्णु हो राजनीतिओं बीर वीरों के रूप में इस पृथ्वी पर बाते हैं और समाज की मर्यादा फिर से स्थापित करते हैं और धर्म तथा अपने जनों की रचा करते हैं।

\$ २१०, यह चित्र बहुत ही भव्य और आनंददायक है और यह मन को इस प्रकार अपनी ओर आकृष्ट कर लेता है कि वह समुद्रगुप्तवाले भारत के इस्य की

व्सरा पत्न धोर से सहसा हटना ही नहीं चाहता।

साम्राज्यवाद में शिचा पाए हुए बाज-कल के इतिहासझ की यह चित्र देखकर स्वभावतः बानंद होगा, क्योंकि यह चित्र बड़े बड़े कार्यों, किरोद और कुंडल, से युक्त है, यह साम्राज्य-भागी हिंदुरव का चित्र है और इसमें गुप्तों की महत्ता के हरय के सामने से परदा हटा दिया गया है। परंतु क्या अपनी जाति के प्राचीन काल के महत्त्व का और गुप्त अलीकिक पुरुषों का यह चित्र अंकित करते ही उसका कर्तव्य समाप्त हो जाता है १ वह जब तक गुप्तों के बाद के उन हिंदुओं के संबंध में भी अपना निर्माय न दे दे जो गुप्त साम्राज्य-बाद का सिंहावलोकन करते ये और शांत भाव से उसका विश्लेषण करते थे, तब तक उसका कर्तव्य समाप्त नहीं होता। विष्णु-पुराण में हिंदू इतिहासक इस विषय का कुछ और ही मृत्य निर्धारित करता है। इन सब बातों का वर्णन करके अंत में उसने जो कुछ कहा है। उसका संचेप इस प्रकार ही सकता है—

'मैंने यह इतिहास दे दिया है? । इन राजाओं का धास्तत्व धागे चलकर विवाद और संदेह का विषय वन जायगा, जिस प्रकार स्वयं राम और दूसरे सम्राटी का धास्तित्व धाज-कल संदेह और कल्पना का विषय वन गया है। समय के प्रवाह में पड़कर सम्राट् लोग केवल पीरायिक

देखी विष्णुपुराण ४, २४ श्लोक ६४-७७। साथ वी मिलाओ पृथिवीगीता, श्लोक ५५-६३।

२. इत्येपः कवितः सम्यङ् मनीवरीः मया तव ॥ ६४ ॥ भूनवम्यक्तं वरी प्रशस्तं राशिवर्षयोः ॥ ६७ ॥

उपाख्यान के विषय बन जाते हैं और विशेषत: वे सम्राट् जो यह सोचते से और सोचते हैं कि भारतवर्ष मेरा है। साम्राज्यों की विक्कार है। सम्राट्राधव के साम्राज्य की विक्कार है। ।"

इतिहासज्ञ का मुख्य श्रमिप्राय यहाँ सम्राटों श्रीर विजे-वाश्रों का तिरस्कार करना है। वह कहता है कि ये लोग समरव के फेर में पड़े रहते हैं। परंतु यह कटु संकेत किसकी

इन्याकु जह् मान्यात्-समराविज्ञितान् रप्त् ॥ ६= ॥

१. यः कार्चवारी बुमुने समस्तान् द्वीपान् समाक्षम्य इतारिककः।
कथाप्रसंगे स्विभिषीयमानः स एव संकल्पविकल्पेत्तः॥ ३२ ॥
दशाननाविद्वितराप्रवालामेश्वर्यमुद्भासितविक्षमुख्यसम् ।
सस्मापि नातं न कथं चयोन ! अभगपातेन विमन्तकस्य ॥ ३३॥
[ ऐश्वर्वे धिक — टीकाकार ]
कथाशरारम्यमयाप यद्दै मान्यातृनामा भूवि चकवती ।
अत्वापि तं काऽपि करोति साधु ममन्त्रमात्मन्त्रपि मन्द्रचेतः ॥ ५४॥
माग्रेरयादाः सगरः कञ्चत्यो दशानेना राप्यत्तसमयी च ।
युधिप्रस्थास्य वभुद्धरेते सत्य न मिष्ट्या क्य न ते न विद्याः॥
७५ ॥

मिलाक्रो पृथियोगीता—
 पृथ्वी ममेपं सफला ममेपा ममान्वयस्यापि च शाहवतेषम् ।
 या या मृता क्षत्र चम्च राजा कृष्टिसमीविति तस्य तस्य ॥
 ६१ ॥

विद्यान मा मृत्युपर्य जनते तस्यान्यपस्थस्य कथे ममन्त्रं द्ववास्पदं मन्यनयं करोति ॥ ६२॥

ओर है ? इतिहासझ बार बार "राधव" शब्द का प्रयोग करता है। राधव राम के संबंध में जो अनुश्रुतियाँ बहुत दिनों से चली था रही थीं, क्या समुद्रगुप्त ने अयोध्या से उन्हीं की पुनरावृत्ति करने का प्रयत्न नहीं किया था ? क्या कालिदास ने समुद्रगुप्त की विजय का रधु की दिग्विजय में समावेश नहीं किया था ? पुरामा में जिस अंतिम साम्राज्य का उल्लेख है, इसी के संस्थापक की ओर यह संकेत घटता है। अर्थात यह बाचेप गुप्त-साम्राज्य के संस्थापक पर है, जिसका नाम इतिहास-लेखक ने अपने काल-क्रमिक इतिहास में छोड़ दिया है। उसके कहने का मतलब यही है कि स्मरण स्थने के योग्य वही इतिहास है, जिसमें उत्तम कार्य थीर उपयुक्त सेवाएँ हों। जिन काव्यी के द्वारा दूसरे लोगी के अधिकार भीर स्वतंत्रताएँ पद दलित होती हों, वे इस बोरव नहीं हैं कि इतिहास-लेखक उन्हें लिपि-बद्ध करे। यदि वह इतिहास-

पृथ्वी ममैपाशु परित्यजैनम् बदन्ति ये दूतमुखै: स्वश्चम् । नराविधारतेषु ममातिहासः धुनश्च मूदेपु दवाभ्युपैति ॥ ६३ ॥ विशेष रूप से समुद्र-पार के साम्राज्य की खोर संकेत है; और गुर्मी के साम्राज्य की ही यह एक विशेषता थी कि उसका विस्तार समुद्र-पार के भी देशों तक था।

तता भरवांश्च पाराश्च जिमीपनते तथा रिपून्।
क्रमेगानेन जेप्यामी वयं पृथ्वी ससागराम्॥ ५७॥
लनुद्रापरयां याति॥ ५=॥
होपान् समाकम्य इतारिचकः॥ ७२॥

लेखक आज जीवित होता तो उसने कहा होता—"समुद्रगुप्त कं पुत्र विक्रमादित्य की स्मरण रखी, परंतु समुद्रगुप्त की भूल जाओ। क्षेत्रल सद्गुणों का ध्यान रखों, दुर्शुण या दोष कों और किसी रूप में भी श्यान मत दो।" समुद्रगुप्त ने भी सिकंदर की भाँति अपने देश की स्वतंत्रतावाली भावना की इत्या कर डालो थी। उसने उन मालवी सीर बीधेबी काविनाश कर डालाया, जो स्वतंत्रता को जन्म देनैवाले और उसकी वृद्धि करनेवाले थे। और उन्हीं की तरह के और भी बहुत से लोगों का उसने नाश कर डाला था। जब एक बार इन स्वतंत्र समाजी का अस्तित्व मिट गवा, तब वह चेत्र भी नहीं रह गया, जिसमें आगे चलकर वीर देश-हितेषो और राजनीतिज्ञ उत्पन्न होते। स्वयं गुप्त लोग मातृ-पत्त से भी और पितृ-पत्त से भी उन्हों गणतंत्रों समाजों के लोगों से उरपन्न हुए थे। वे स्वयं उन्हीं बीज-समाजी की पैदाबार थे, परंतु उन्हों बीज-समाजी का उन्होंने पूरा पूरा नाश कर डाला था।

§ २११, गमा-तंत्री समाजी की सामाजिक व्यवस्था समानता के सिद्धांत पर आश्रित थी। उनमें जाति-पाति का कोई क्लेड़ा नहीं था। वे सब लोग एक हो जाति के थे। इसके विपरीत सनावनी सामाजिक व्यवस्था अ-समानता और जाति-भेद पर आश्रित थी; और इसी लिये जिस प्रकार मालवी, यैथियो, महकी, पुष्यमित्रों, भाभीरों और लिच्छवियों

में बचा बचा तक देश-भक्त होता था, उसी प्रकार सनातनी सामाजिक व्यवस्था में समाज का हर बादमी कभी देश-भक्त हों ही नहीं सकता था। उक्त गया-तंत्री समाज मानों ऐसे भम्बाई ये जिनमें लोग राज्य-स्थापना, देश-हितैपिता, व्यक्तिगत उच्चाकाचा, योग्यता और नेतृत्व को बहुत अच्छो शिचा पाते श्रीर भश्यास करते थे। परंतु समुद्रगुप्त श्रीर उसके उत्तरा-धिकारियों की अधीनता में वे सब लोग मिलकर एक संघटित राज्याश्रित और सनातनी वर्गा-ज्यवस्था में लीन हो गए थे और एक ऐसी सनातनी राजनीतिक प्रशाली के अधीन ही गए थे, जिसमें एकछत्र शासन-प्रवाली और साम्राज्य-बाद की ही मान्यता थी सीर उन्हीं की बृद्धि है। सकती थी। बह बीज-कोश ही सदा के लिये नष्ट हो गया था जो ऐसे कृष्णा की उत्पन्न कर सकता था जो धर्म-युद्ध और कर्त्तक्य-पालनवाले सिद्धांत के सबसे बड़े प्रवर्तक और पोपक थे, अधवा वह बीज-काश ही नहीं रह गया था. जिसने उन महात्मा बुद्ध को जन्म दिया था जो विश्वजनीन धर्म और विश्वजनीन समानता के प्रवर्त्तक और पोषक थे। अब उस वीज-कीश का अस्तित्व ही मिटा दिया गया या, जिससे आगे चलकर भार-शिव या गुप्त लोग उत्पन्न हो सकते थे। राजपुताने के गगातंत्र नष्ट हो गए वे बाँर उनके स्थान पर केवल ऐसे राज-पृत रह गए थे जो अपने गमानंत्रों पूर्वजी को सभी परंपरा-गत बार्ते भूल गए थे। और पंजाब के प्रजातंत्र नष्ट होकर

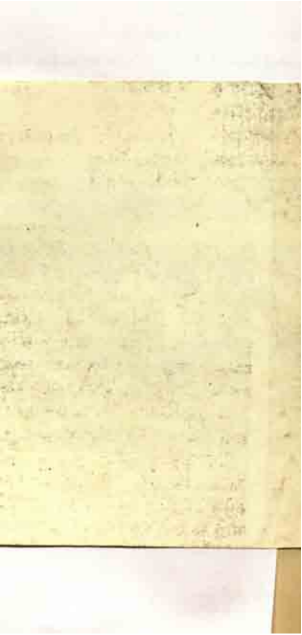
ऐसे जाटों के रूप में परिवर्तित हो गए थे जो अपना सारा
भूत-कालीन वैभव गैंवा चुके थे। जीवन-प्रदान करनेवाला
तरव ही नष्ट हो गया था। हिंदुओं ने समुद्रगुप्त का नाम
कभी कृतज्ञतापूर्वक नहीं स्मरण किया; और जिस समय
अलवेरूनी भारत में आया था, उस समय उसने लोगों से
यही सुना था कि गुप्त लोग बहुत ही दुष्ट थे। यह उस
चित्र का दूसरा अंग है। यद्यपि वे लोग व्यक्तिगत प्रजा
के लिये बहुत अच्छे शासक थे, परंतु फिर भी हिंदुओं
की राष्ट्र-संघटन संबंधी स्वतंत्रता के लिये वे नाशक ही
सिद्ध हुए थे।

है २१२, विष्णुपुराया के इतिहास-लेखक का राजनीतिक सिद्धांत यह या कि वह कभी किसी के साथ शक्ति और वल का प्रयोग करना पसंद नहीं करता था; और उसकी कही हुई जो एक मात्र बात हिंदुओं की पसंद मा सकती थी, वह उस प्रकार की शासन-प्रणाजी थी, जैसी भार-शिवों ने प्रचलित की थी, जिसमें सब राष्ट्रों का एक संघ स्थापित किया गया था और जिसमें प्रत्येक राष्ट्र की पूरी पूरी व्यक्तिगत स्वतंत्रता प्राप्त थी। हिंदू गया-तंत्रों में जी संघ-वाली शासन-प्रणाली किसी समय प्रचलित थी, उसी का विकसित और परिवर्दित रूप भारशिवों-वाले संघ का था। वह बरावरी का अधिकार रखनेवाले राष्ट्रों का एक संघ था, जिसमें सब लोगों ने मिलकर एक शक्ति की अपना नेता मान लिया था। यदि गुप्त

लाग भी इसी प्रवालों का प्रयोग करते तो पीतायिक इविद्यास-लेखक अधिक अच्छे ग्रव्यों में उनका उल्लेख करता। में भी अपने देश के उक्त इतिहास-लेखक का अनुकरण करता हुआ कहता हूँ—''इस समय हम लोगों की गुप्तों के केवल अच्छे कामी का स्मरण करना चाहिए और उनके साम्राज्य-बाद की भूल जाना चाहिए।"

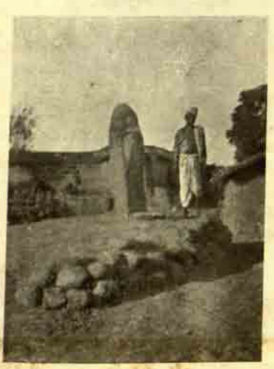
दुरेहा ( जासा ) का स्तंम-लेख



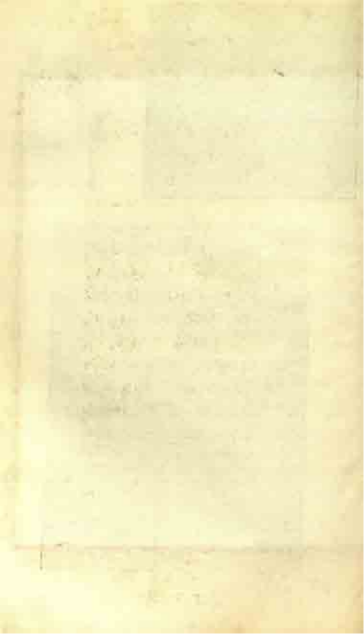








दुरेहा ( जासो ) स्तम्म





भूमरा का गोंड ए० ४६६



### परिशिष्ट क

### दुरेहा का वाकाटक स्तंभ श्रीर नवना तथा मृमरा (भूमरा) के प्रंदिर

यह इतिहास समाप्त कर चुकने के उपरांत मैंने जुल विशेष वातों का निश्चय करने के लिये एक प्रवास (दिसंबर १-६३२) किया था। उसके परिशास-स्वरूप की बातें सालुम हुई, वे यहाँ दी जाती हैं।

दुरेहा एक घच्छा बसा हुआ और रीनकदार गाँव है जो जासी के राजा साहब के केंद्र जासी से छगभग चार मील की दूरी पर दिच्या की और है। यह जासी एक छोटी सी बुँदेला रियासत है जो नागीद (नीगड़, सम्बप्रदेश के बचेलखंड के) की सोमा पर है। किनंबम साहब दुरेहा गए थे, जहाँ उन्हें पत्थर का एक स्पृति-श्तंभ मिला था। उसका वर्धन उन्होंने अपनी Reports खंड २१, ४० ६६, प्लेट २० में किया है और उसे एक 'प्राकृतिक लिंगम्' बतलाया है। उन्होंने उस पर खुदे हुए लेख को देखकर उसकी एक नकल तैयार की भीर उस स्पृति-श्तंभ का एक नक्शा भी बनाया था। तब से आज तक कोई बहाँ इस बात को जाँच करने के लिये

नहीं गया कि किनंघम ने जी कुछ लिखा है, वह कहाँ तक ठीक है। मेरी समभा में यह बात आई कि न्वह शिलालेख महत्त्व का है, और इसी लिये जब मैं अंतिम बार बुँदेलखंड में इसने गया था, तब मैंने यहाँ को लोगों से पूछा कि "दरेदा" कीन सी जगह है और कहां है, क्योंकि कनियम ने अपने वर्गीन में उस स्थान का यही नाम इसी रूप में ( Dareda ) दिया था। मुक्ते सतना-निवासी अपने मित्र श्रीयुक्त शारदा-प्रसादजी से मालूम हुआ। कि उस गाँव का असल नाम दुरेहा है। मैं मोटर पर सवार होकर वहाँ जा पहुँचा। वह स्पृति-न्तंभ उस गाँव की कच्ची सड़क के किनारे ही है और एक बनाए हुए चबूतरे के ऊपर है। वह लिंग नहीं है, बल्कि स्तंभ है। उसका जो रुख दक्किन की तरफ पड़ता है, वह तो खूब साफ और चिकना किया हुआ है, परंतु उसका पिछला भाग इतना खुरदुरा है कि जान पड़ता है कि उसी रूप में पहाड़ में से खोदकर निकाला गया या। जब में नचना से लीटकर आवा या और उस अभिलेख की छाप लेने लगा था, तब दुर्भाग्यवश अधेरा हो गया था और सब काम रोशनी जलाकर करने पड़े थे। वह लेख एक ही पंक्ति का है और उसके नीचे एक चक्र है जिसमें आठ आरे हैं। यह यक वैसा ही है, जैसा कद्रसेन के सिक्के और पृथ्वीपेश के गंज और नचनावाले अभिलेखी में है। क्रनियम ने इसे देखकर इसकी जो नकल तैयार की

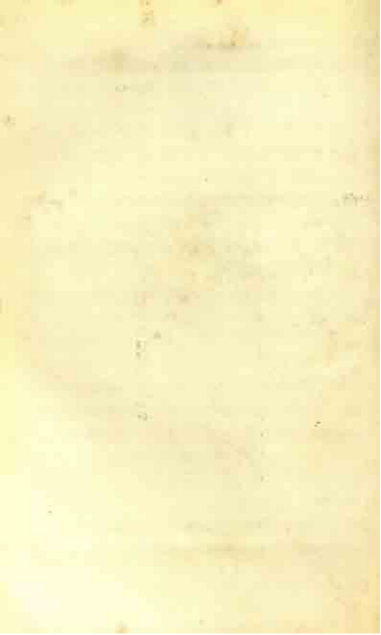












थी, उसमें उसने वह लेख चक के ऊपर नहीं बर्टिक नीचे दिया है। जान पहला है कि इसका जो चित्र उसने दिया है, वह स्वयं उस स्थान पर नहीं तैयार किया गया था, बर्टिक वहीं से जाने पर केवल स्पृति की सहायता से बाद में तैयार किया गया था; क्योंकि उसमें ऊपर का लेख नीचे धीर नीचे का चक ऊपर कर दिया गया है धीर उस पत्थर का रूप भी ठोक ठोक नहीं खेकित किया गया है। बह

खुदे हुए अचरों में फ्रांसीसी सिंद्या (French chalk)
मरकर विजली के तील प्रकाश में उसका चित्र खिया गया
था। परंतु अधेर में में अचरों के रूप पूरी तरह से समक्ष
नहीं सका था, इसिंद्रियों तीसरा अचर पूरी तरह से नहीं
भरा जा सका था; और उसका बाई ओर बाला शोशा (जो
आप में आ गया है। ) छूट गया था। तीसरे अचर की
दाहिनी तरफ पत्थर का कुछ खंश हटा हुआ है, जिससे उस
स्थान पर एक अचर होने का भोखा होता है। पत्थर की
सतह कुछ ऊँची होने के कारण यह बात हुई थी। पत्थर
पर के अतिम दो अचर अधेर के कारण मुक्त विलक्त छूट
गए थे। परंतु छाप में वे दोनों अचर भी आ गए है।
आकार दिखलाने के लिये मैं उस समूचे पत्थर का भी फोटो

१. देखी प्लेट ४।

२. देखा प्लेट प्र।

दे रहा हूँ। गांववालों ने उस पत्थर पर सफेदी कर दी है धीर उत्कीर्ण अंश के ऊपर सफेद रंग से कुछ अचर भी लिख दिए हैं। इसे आज-कल लीग मंगलनाथ (शिव) कहते हैं।

यह अभिलेख "वाकाटकाना(म्)" पड़ा जाता दे और जान पड़ता है कि इसका संकेत नीचे दिए हुए उसी चक्र को अगर है जो वाकाटकों का राजचिद्ध था। सारे लेख का अर्थ होगा— 'वाकाटकों का चक्र"। यह स्पष्ट ही है कि यह पत्थर वाकाटकों के राज्य में हो गाड़ा गया था।

इसके अचर आरंभिक वाकाटक काल के हैं। इसका पहला अचर "व" पृथ्वीपेश के शिलालेख के "व" से पहले का है। दूसरा अचर "का" उसी प्रकार का है, जिस प्रकार का पृथिवीषेश के शिलालेख की इस छाप में है जो जनरल कमिंघम ने अपने प्लेट ( A. S. R. संड २१, प्लेट २७, दूसरा अभिनेख ) में दी है। तीसरे असर "ट" के ऊपर एक शोशा है और उसके नीचे की गोलाई अधिक विकसित नहीं है। चौधे अचर "क" के ऊपरी भाग में विशेष घेरा नहीं है और अंतिम अत्तर "न" का वह रूप नहीं है जो पृथिबीपेश के सभिलेख में है और वह "न" सौर भी पहले का है। "म" भी पुराने ही ढंग का है। इस प्रकार इस लेख के अधिकांश अचर उन शिलालेखों के अचरों से पहली के जान पड़ते हैं, जी पृथिवीपेश के समय में उत्कीर्य हुए में भीर जिनका अब तक पता चला है।

इस प्रदेश में जो महत्त्वपूर्ण प्राचीन स्थान हैं, उनका पारस्परिक अंतर भी मैं यहाँ बतला देना चाहता हूँ। नचना स्थानी का पारस्थरिक से लगभग पाँच मील की दूरी पर उत्तर-पश्चिम की और दुरेहा है। श्चंतर भूभरा (भूमरा) से खोह पाँच मौल (दिचय की श्रोर) पहाड़ी के उस पार है। गंज से मूसरा तेरह मील की दूरी पर है। खोह दक्तिस की धोर एक ऊँची पहाड़ी ( केंचाई लगभग १४०० फुट ) के नीचे है ब्यौर नचना उसकी उत्तरी ढाल के नीचे है। खोह से नागीद रिया-सत में है और नचना अजयगढ़ में। दुरेहा जासी में है। आरंभिक शताब्दियों में दे। बड़े कस्बे थे-एक ते। उस स्थान पर था, जहाँ ब्राज-कल गंज-नचना है; बीर दूसरा उस स्थान पर या, जहाँ भाज-कल स्रोड नामक गाँव है। ये दोनों करने एक साथ ही बसे थे और एक पर्वत-माला इन दोनों को एक दूसरे से जाड़ती भी थी और अलग भी करती थी; और उसी पर्वत के शिखर पर भूमरा का मंदिर था। इस "भूमरा" शब्द का अधिक प्रचलित और अधिक शुद्ध वचारण "भूभरा" है। यह मंदिर सक्तवैवा (बीव का गाँव) के पास है और भूभरा गाँव से डेड़ मील की दूरी पर है। उस स्थान पर और नागीद में मैं जितने बादमियों से मिला था, वे सब लोग इसका नाम "मूभरा" ही बतलाते थे।

भूभरा गोडो का गांव है धीर इनकी आकृति वैसी ही होती है, जैसी भरहुत की मूर्तियों की है । भरहुत धीर भूभरा दोनी ही नागीद रियासत में हैं और एक से दूसरे की सीधी दूरी लगभग वीस मीज है। दोनों के मध्य में उँचहरा है, जहाँ नागीद के राजाओं के रहने का किला है।

मृभरा के मंदिर के चारों ओर ईटाँ की बनी हुई एक दीवार थी। मंदिर के अविशिष्ट अंश के चारों और एक वीकोर थेरे में हजारों ईटें पड़ी हुई हैं। भूमरा को उत्कीरों इंटें जिस जगह (पूर्वी फाटक पर) मैंने ईटीं के ढेर की जांच की थी, उस जगह की अधिकांश ईटीं पर सुके लगभग सम् २०० ई० के बाशो अचर लिखे हुए मिले थे। में इस तरह की दो ईटें पटने के अजायबघर में ले आया हूँ। उस मंदिर के बनने का समय निश्चित करने में इन ईटीं से बहुत बुळ प्रामाधिक सहायता मिल सकती है। नीचे की ओर खुरदुरे भाग पर एक ईट पर "दर्व-आरा (ल)" लिखा हुआ है भीर दूसरी ईट पर पहली पंक्ति में "दर्व" और दूसरी पंक्ति में "आराला" लिखा हुआ है?। "दर्व" का अर्थ होता है—साँप का फन: और आराल या आराला का

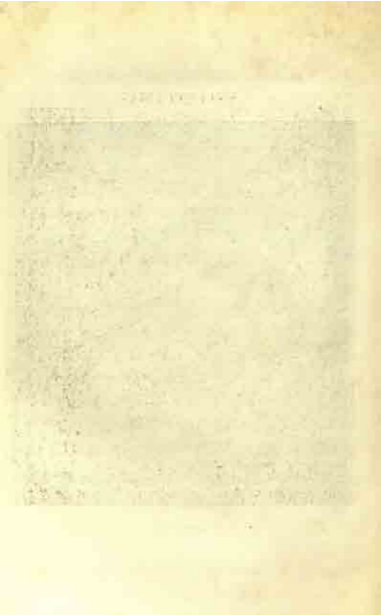
देखी प्लेट ६: खिये। की आकृतियाँ और भी अधिक मिलती-जलती होती हैं।

देशो फोट ७ और दः इटों को सतह इसलिये कुछ छोला दी गई है जिसमें कोटो लेने में अज्ञर साफ आहें।

भूमरा ( भूमरा ) की हैंट



ग्रमला भाग



# मूमरा ( भूमरा ) की इंट



पिछ्ला भाग



धर्म होता है-वृत्त की अवधा या आरा; श्रीर यह शब्द संस्कृत बराल से निकला है। ये चिहित ईटें वास्तव में मेहराबी ईटें हैं। जान पड़ता है कि आरा का अर्थ है— मेहराव में लगनेवाली गावदुम ईट या पत्थर; और चेाड़े की नाल के आकार की मेहराव का हिंदू वास्तुकला में पारिभा-विक नाम "बाराला" था। दर्व बाराल या तो मेहराव को बाकृति का सूचक नाम या और या उस स्थान का सूचक या जिसमें नाग-मूर्तियों के फन रहते थे। एक ईट की चिकनी सतह पर एक बड़े अत्तर "भा" के अंदर एक छोटा सा स्पष्ट "भू" बना हुआ है। इस बड़े अचर "भा" के बाद एक छोटा सा "रा" है और तब अनुस्वार-युक्त "व" है। सब मिलाकर "मुभारायम्" पढ़ा जाता है, जिसका सबै हीता है—"भूभारा में।" दूसरी ईट में ऊपर की ओर बाएँ कोने पर "ब्रा" और दाहिने कीने पर "रा" है। उनमें मंदिर का ठीक रास्ता बतलाने के लिये तीर के निशान बने हैं। इन ईटी का बाकार वैसा ही है, जैसा मेहराव में लगाई जानेवाली गावदुम ईटों का होता है। इनमें से एक इंट की नाप तो ७ x = x + है ( यह एक तरफ से दृटी हुई है; इस समय ६ है; परंतु मूलतः कदाचित दूसरी आर की तरह में ही रही होगी) और इसकी मेटाई २३ है; भौर जिस मसाले से यह बनी है, वह बहुत मजबूत है। दूसरी ईट द x ( ७ , ट्टी हुई है ) से है। जान पहला है कि ये ईटें पहाड़ों के नीचे बनी थां और भूभारा के लिये थां; और जिस पहाड़ों पर यह संदिर बना था, जान पड़ता है कि उसका नाम भूभारा था। कदाचित कई सलग सलग इसारतों के लिये बहुत सी ईटें एक साथ ही बनी थीं, और जिस स्थान की इसारत के लिये जो ईटें बनी थीं, उस स्थान का नाम उन ईटों पर अंकित कर दिया गया था।

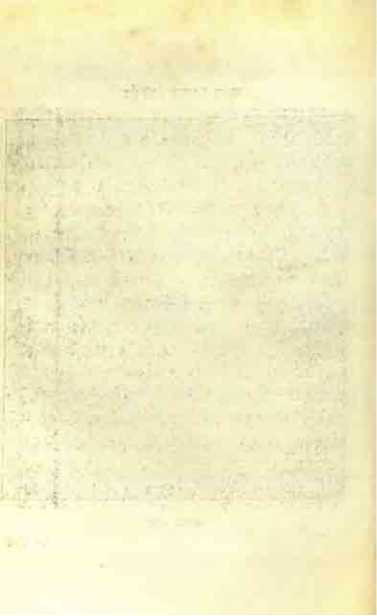
भूमरा मंदिर को जो पत्थर इस समय बचे हुए हैं, इन पर कोई लेख नहीं है और इसी लिये मंदिर का समय निश्चित करने में ईटों पर के लेख बहुत अपयोगी हैं। यह मंदिर सन २०० ई० के बाद का किसी तरह नहीं हो सकता; और जैसा कि अचरों के रूपों से निश्चित रीति पर सूचित होता है, वह मंदिर सन १४०—२०० ई० के लगभग का होना चाहिए।

मंदिर में जो मुख-लिंग इस समय अमीन पर लेटा हुआ पड़ा है, उसका नाम समगंवां और उसके आस-पास के स्थानों में प्रचलित सनुश्रुति के सनुसार भाकुल देव साम-प्रका है कि इसका असलों नाम भार-कुलदेव था, जिसका अर्थ होता है भार-वंश का देवता। इंटों के समय से यह निष्कर्ष निकलता है कि यह वही शिव-लिंग होगा, जिसके भार-शिव राजा के द्वारा स्थापित होने का उल्लेख वाकाटक शिलालेखों में है। जो हो; परंतु यह भार-शिवों के ही समय का है।

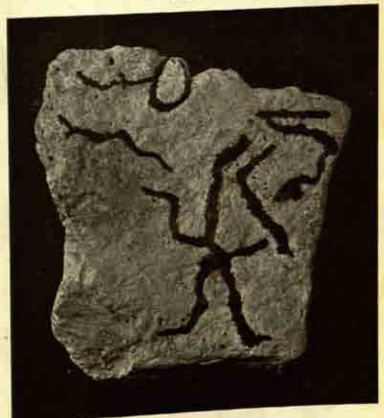
म्भरा ( मृमरा ) की इंट



अगला भाग



## भूमरा ( भूमरा ) की इंट



विद्वला भाग



इसके आस-पास के कुछ स्थानी के नाम भी इसी प्रकार के हैं; यथा — भरहता और भरीलों। सतना के पास भर-भर और भार से युक्त जुना नामक एक स्थान है, जहाँ बहुत स्थान-नाम सी प्राचीन मूर्तियाँ पाई जाती हैं। इसी चेत्र में और इसी प्रकार के नामोंवाले स्थानों के बीच में सुप्रसिद्ध भरहत नामक स्थान भी है।

भूभरा (बारी पाधर) के सीमा-सूचक स्वंभ-धामिलेख से, जो इस समय जंगलों में है, यह सूचित होता है कि गुप्त काल इस सेन में अनुसंधान में गुप्त-साधान्य और वाकाटक राज्य के होना चाहिए मध्य में भूभरा (गाँव) था। भूभरा और सफ्तनैवा धने जंगलों में हैं। जब हम लोग लौटने लगे थे, तब हमेंने देखा था कि जिस रास्ते से हम लोग बाए थे और वापस जा रहे थे, उसी रास्ते पर हम लोगों के बाने के बाद बड़े-बड़े बीतों का एक जोड़ा गया था, क्योंकि उनके पैरों के ताजे निशान वहाँ साफ दिखाई देते थे। सुभे सचनाएँ मिली हैं कि उस पहाड़ी पर इस समय भी इसी तरह के और कई मंदिर वर्तमान हैं। इस पहाड़ी पर अच्छी तरह अनुसंधान होना चाहिए।

मू भरावाले मंदिर पर आज-कल की वर्बरता के कारण बहुत अत्याचार हुआ है। उसका शानदार दरवाजा, चीखटे की पत्थर और मूर्त्तिया आदि लीग वठा वर्बरता लेगर हैं। मदलब यह कि सारा मंदिर ही बिलकुल हा दिया गया है। इसके कुछ अंश ते।

ले जाकर कलकत्ते के इंडियन स्यूजियम में पहुँचा दिए गए हैं कीर कुछ उचहरा के किले में ले जाकर रख दिए गए हैं, जहाँ बहुत से अंश नागाद की कार्वसिल के प्रेसिडेंट लाल साहब महाराज-कुमार भारगवेंद्रसिंहजी की कुपा से सौभाग्य-वश बच गए हैं और सुरचित हैं। पर हाँ, वे सब तितर-वितर हैं। सुंदर मुख-लिंग जंगल में एक ऐसे मंडप में विल-कुल फेंका हुआ पड़ा है, जा बड़े दरवाजे के हटा दिए जाने के कारण विलक्त जीर्य-शीर्य हो गया है। उस मंदिर की वे मुर्तियाँ भी लोग वहाँ से उठा ले गए हैं, जो चारी और कतार से रखी हुई थीं। यह भरहुत की वास्तु-कला और उस हिंदू आकारप्रद कला के बीच की शृंखला है, जिसका बाद में फिर से उद्घार किया गया था; और भरहत के मंदिर की जी दुर्दशा हुई है, उससे भी कहाँ बढ़कर इसकी दुर्दशा हुई है। नचना के मंदिर की इससे भी और अधिक दुर्दशा हुई

ननना दें। इधर जुछ ही वर्षों के संदर प्रसिद्ध ननना पार्वती-संदिर की बाहरी दीवारें पूरी तरह से उह गई हैं । इसी पार्वती-मंदिर के जुछ पत्थशे आदि से

मद लाल साहब का स्थान मदिर की वर्त्तमान अवस्था पर दिलाया गया, तब उन्होंने इस करके यह बचन दिया है कि इस समय जो कुछ बचा हुआ है, उसे रिवाद रखने का वे उपाय करेंगे।

२. देले। माडमें रिब्यू, कलकत्ता, अप्रैज १६३३, जिसमें इसका

#### नचना के भंदिर



भार-शिव (चतुम्'ल) मंदिर आमलक के ऊपर का अंग और आगे का वरामदा हाल में बना है



पार्वतो मंदिर की एक लिड़को, खन्रो नकशा प्र०४०६



एक स्थानीय ब्राह्मण ने शिव-मंदिर के शिखर के एक धंश की मरम्मत करा दी है; धीर उस ब्राह्मण के संबंध में यह कहा जाता है कि उसे नचना में घड़ों में भरी हुई सोने की मोहरें मिली थीं। पार्वती-मंदिर की दीवारें चट्टानों धीर खोड़ों की नकल पर बनाई गई थीं, परंतु अब वे पूरी तरह से नट हो गई हैं धीर उनमें की पशुश्री की वे मूर्चिया, जो हिंदू आकार-निर्माण कला के सबसे श्रीवक सुंदर नमूने हैं, या ते। जमीन पर इधर-उधर पड़ी हुई हैं धीर या लोग उन्हें उठा लें गए हैं। उनमें से कुछ मूर्चिया मेरे एक मित्र ने किसी तरह बचाकर रख ली हैं।

पार्वती का संदिर और शिव का संदिर दोनी एक ही कारीगरों के बनाए हुए हैं और एक ही समय के हैं। मिं पार्वती और शिव के कोडरिंग्टन का यह कबन ठीक नहीं है मंदिर कि शिव के मंदिर का शिखर बाद का भीर अलग से बना हुआ है (Ancient India १०६१)। मैंने उन मंदिरों को ख़ब अच्छी तरह देखा है और उसके संबंध में एक ऐसे इंजीनियर की विशिष्ट सम्मित भी मुक्ते प्राप्त है, जिन्हें में अपने साध वहां ले गया था। भारतवर्ष में इस

१. वेका प्लेट ६: शिलर-मंदिर के सामने का वो कमरा है, वह बहुत हाल का बना है। फोटो लिए हुए पास्त्र में दिलाई बेनेवाला शिलर वहां है, जो मंदिर के साथ बना था; उसका केवल विलक्त कंपरी माम हाल का बना हुआ है।

समय जितने मंदिर वर्त्तमान हैं, उनमें से यह शिखर-मंदिर सबसे पुराना और पहले का है और अपने उसी रूप में वर्त्त-मान है, जिस रूप में वह पहले-पहल बना था। उसमें की नक्काशी और वास्तुकला-संबंधी दूसरी कारीगरियों गुप्त कला तथा उसके बाद की कला के पूर्व-रूप हैं। लिंग में जो शिव के मुख बने हुए हैं, वे परम उत्कृष्ट हैं)। उनमें से एक मुख भैरव रूप का सूचक है और उसके तालू की सफाई आवचर्य-जनक है और उसकी बढ़िया कारीगरी का पता उस पर हाथ फेरने से चलता है। में आशा करता हैं कि कोई कला-विद् उस स्थान पर पहुँचकर उस मंदिर और इसमें की मूर्त्तियों का खूब अच्छो तरह अध्ययन करेंगे और इमारतों तथा खंडहरों को बचाने का सरकारी तौर पर कोई प्रयत्न किया आयगा।

नवना की इमारतों का समय शिव की आकृति देखकर बहुव अच्छो तरह किया जा सकता है। दिचण की ओर नवना के मंदिरों का जो सुख है, बहु भैरव का है। भार-समय शिव लोग शिव को उपासना उसके शिव या कल्याणकारक रूप में हो करते थे। भूभरा और नकटी (खोह) में और एक दूसरे स्थान पर, जिसका पता मैंने लगाया था (देखों आगे), सब जगह शिव का वही

१. देखा प्लेट १०।

रूप देखने में भाता है।। परंतु इसके विपरीत वाकाटक रुद्रसेन प्रथम शिव की उपासना उसके महा-भैरव रूप में करवा था ( Gupta Inscriptions पुट २३६ )। मुख्य मंडप में भैरव की मूर्ति स्थापित करना वर्जित था ( म मुजायतने कार्यो भैरवस्तु...। मत्स्यपुराम २५८, १४)। इसी लिये हम देखते हैं कि भैरव की वह विकट मूर्ति ( तीत्र्यनासामदशन: करालवदनी महान्। उक्त २४८, १३) दूसरी मूर्तियी के साध मिलाकर बनाई गई है? । इसी प्रकार के दो और भैरव शिव जासी में मिलते हैं। इनमें से एक ती गाँव में एक चबूतरे पर है और उसी लाल पत्थर का बना हुआ है, जिसकी भूभरावाली मुर्तियाँ बनी है और दूसरा जासीवाले मंदिर में काले पत्थर का बना हुआ है ( जो किसी आस-पास के स्थान से लाकर वहाँ स्थापित कर दिया गया है)। नचनावाले मंदिर रुद्रसेन प्रथम के समय के हैं; क्योंकि पृष्ठिवीपेण शिव की जपासना महेश्वर रूप में करता था ( Gupta Inscriptions पू० २३७)। पार्वती-मंदिर की खिड़कियों में से एक में कजूर के पेड़ के तनेवाली तर्ज है । यह तर्ज भूमरा में

१. देशो प्लेट ११ ।

२. देखी प्लेट १० में दिखलाए हुए दोनें। नुख । गर्भ-यह में अपेश रहता है, पर खिड़कियों से प्रकाश आता है। यह फोटो बहुत किनता से लिया गया था।

३. देखो प्लेट ह ।

विशोष रूप से दिखाई देती है। स्व० श्रीयुक्त राखालदाम बनर्जी ने बतलाया था कि बनाबट भीर मसाले आदि के विचार से पार्वती और भूभरावाले मंदिर विलक्जल एक ही हैं (Memoir नं० १६, ५० ३)। नचनावाला मंदिर गुप्त कला से बहुत कुछ मिलता-जुलता है; वह मानो गुप्त कला तथा भूभरा के बीच की श्रेंखला है।

भूभरा गाँव के पास एक कुएँ से सटे हुए वृत्त के नीचे

सुभे एक मुख-िलंग सिला था, जो उसी समय का बना हुआ

है, जिस समय मूभरा-मभनौंबा का

गाँ के। जे भाकुल देववाला मंदिर बना था ।

गाँव और नचना के बीच में मुक्ते परधर का एक चौकोर मंदिर

मिला था, जिसमें एक बावली पर कुछ मूर्तिया भी थां; और

बनकी बनावट की सब बातें भी ठोक वैसी ही हैं, जैसी नचनावालो मूर्तियों की हैं। उस मंदिर में एक सादा लिंग है,

जिस पर कोई मुख नहीं बना है। वह स्थान चौपाडा
कहलाता है।

र. देली फ्लेट ११: यह एक विलक्ष्य बात है कि गया जिले में दिवारी के पास के च नामक स्थान में मुक्ते इसी प्रकार की एक स्थीर मृत्तं मिली थी, यदापि वह परवर्ती काल की बनी हुई थी। इससे यह सचित होता है कि भार-शिवी का अभाव समझ तक पढ़ा था।



नचना में भैरव शिव (चतुर्मुख लिग) के दे। मुख



भूभरा (भूमरा) शिव (एक-मुखलिंग) मंदिर में पुरु ४८०



नागौद के लाल साहब तथा दूसरे लोगों से मैंने कई ऐसी स्थानीय अनुश्रुतियाँ सुनी श्रीं जो वहाँ उँवहरा, नवना प्राचीन राजकुलं। के और नागीद में राज्य करनेवाले राज-संबंध में स्थानीय अनु- कुलों के संबंध में प्रचलित थीं। कहा जाता है कि नागीद और नचना के अतिया पुराने शासक भर थे और उँचहरा के शासक संन्यासी थे। ऐतिहासिक दृष्टि से ये संन्यासी वहीं हैं जो शिलालेखें। आदि में "परिवाजक महाराज" कहे गए हैं; और भर लोग संभवत: मार-शिव होंगे। इतिहास में चेंदेली के समय से, बल्कि हम कह सकते हैं कि गुप्तों के समय से आज तक भर राज-वंश के लिये कहीं कोई स्थान नहीं है-इतने दिनों के बीच में किसी भर राजवंश ने वहाँ शासन नहीं किया था। यह हो सकता है कि महाराज जयनाथ और उसके परिवार के लोग, जो परिवाजकी के पड़ोसी थे, भार-शिवों की एक शाखा रहे हैं।।

भूभरा में कोई भर गाँव नहीं है। परंतु बाल साहव ने, जो नागीद के स्वर्गीय राजा साहब के दत्तक पुत्र हैं और उस जमीन का चया चया जानते हैं, गुम्मसे कहा था कि इस राज्य के भर लोग यहांपवीत पहनते हैं और निम्न कोटि के चित्रय माने जाते हैं। भार-शिवों के साथ उनका संबंध हो भी सकता है और नहीं भी हो सकता। मैं तो यही समभ्मता है कि भार-शिवों के साथ उनका कोई संबंध नहीं था। भरहुत में मैंने एक यह प्रवाद भी सुना था कि किसी समय वहाँ कोई तेली-वंश भी राज्य करता था। इस तेली वंश से लीगों का मतलब शायद तेलप से होगा, जैसा कि गौगू धीर तेली (गांगेयदेव धीर तेलप) वाली कहावत में तेलप का तेली हो गया है।

The state of the s

STORY OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 1

IN THE PARTY NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER, THE PARTY NAMED IN

THE RESERVE AND THE PERSON AND THE PARTY OF THE PARTY OF

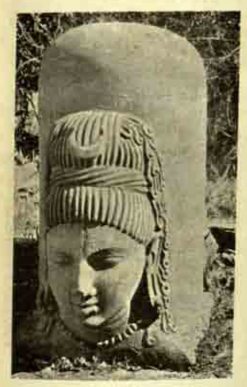
THE RESERVE AND THE RESERVE AN

The state of the s

The first property of the same of the same

LOS SUPERIOR SERVICE AND A DECEMBER OF SERVICE AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE PART

### भार-शिव शिव-मू र्त्तयाँ



एक-मुख-लिंग नकटी की वलाई, लोह



भूमरा एक-मुख-लिंग शिव गाँव के पास बुच के नीचे

80 825



## परिशिष्ट ख

## मप्टरशर्मन् का चंद्रवल्ली-वाला शिलालेख

मैसूर के पुरावत्व विभाग की सन १८२८ की साम्राना रिपोर्ट, जो सन् १७३१ में प्रकाशित हुई थी, मुक्ते उस समय मिली थी जब कि मैं यह इतिहास लिखकर प्रा कर चुका या। इस रिपोर्ट (पृट ५० और इससे आगे) में डा० एमः एचः कृषा ने मयूरशस्त्रीन का एक ऐसा नया शिलालेख प्रकाशित किया है, जिसमें मयूरशन्तेन का नाम स्पष्ट रूप से मिलवा है। इस शिलालेख का मिलान मलवल्ली-वाले उस कदंब शिलालेख के साथ किया जा सकता है, जिसमें मैंने मयूरशर्मन का नाम पढ़ा है (देखें। हे१६१)। दोनी में ही उसका नाम मयूरशर्मन् लिखा है। यह नया मिला हुआ शिलालेख चीवलदूग के किलें के पास चंद्रवस्त्री नामक स्थान में एक भील के किनारे उसके बांध पर खुदा हुआ है भीर तीन संचित्र पंक्तियों में है। बा॰ इत्या ने उसमें कई भीगोलिक नाम पढ़े हैं; यथा—पारियात्रिक, सकस्या ( न ), सयिन्दक, पुणाट, माकेरी। उन्होंने उस पत्थर का फीटी भी दिया है, जा कुछ स्थानी पर बहुत ही अस्पष्ट है और हाथ में तैयार की हुई अचरी की एक नकल भी दी है। उस

कोटो की देखकर मैंने डा० कृष्ण का दिया हुआ पाठ जाँचा है; और मेरी समभ्य में उस पाठ में कुछ सुधार की बा-वश्यकता है।

डा॰ कृष्णाने पहली पंक्तिका जो पाठ दिया है, उसे मैं पूरी तरह से ठीक मानता हैं। वह इस प्रकार है—

१—कदम्बागाम् सयूरशम्मगा (विशिष्टिम ) अम् दूसरी और तीसरी पंक्तियो का पाठ उन्होंने इस प्रकार दिया है—

२-वटाकं दूभ त्रेकृट सभीर पल्जव पारि-

३—यात्रिक सकस्या (ग) सियन्दक पुनाट मोकरिगा डा० कृष्ण ने इन पंक्तियों का अनुवाद इस प्रकार दिया है— ( सयूरशर्म्मन् ) जिसने त्रेकूट, अभीर, पल्लव, पारि-यात्रिक, सकस्यान, सियन्दक, पुगाट और मोकरि की परास्त किया था।

परंतु "मोकरिया" का वर्ष होगा, मोकरि के द्वारा व्यवित सबूरशम्मीन गोकरि के द्वारा। "मोकरिया" वास्तव में सबूरशम्मीन के विशेषण के रूप में है। इसके सिवा "हुमा" का वर्ष "परास्त किया था" नहीं हैं। सकता। जान पड़ता है कि यह पाठ शुद्ध नहीं हैं। फोटो की देखते हुए मेरी समम्भ में इन दोनी पंक्तियों का पाठ इस प्रकार होगा—

(चिद्र-पहली और दूसरी पंक्ति के बीच में सूर्य और चंद्रमा के चिद्र हैं जो चिर-स्थायित्व के सूचक हैं।) २—वटि [.] कांची-त्रेकुट-आभीर-परल [पु] री ३—[याति] केंग सावहतिस्थ-सेंद्रक-पुरि-दमनकारि[गा]। तीनी पंक्तियों का अर्थ इस प्रकार द्वीगा—

कदंबों में के मयुरशम्मेन ने, जिसने कांची और त्रेकृट (त्रिकृट)—अर्थात आभीरों और पल्लवों की राजधानियों— पर चड़ाई की थी और जिसने सातहनी के पास सेंद्रक राजधानी का दमन किया था, यह बाँध बनवाया था।

पहलो देशी राजधानियाँ क्रमशः पर्लवो और आमीरी की थीं। शिलालेख में उनका क्रम गलत दिया है; त्रेकुट का उल्लेख करके लेखक ने उसके बाद आभीर रख दिया है। जान पड़ता है कि सेंद्रक केंद्र सावहनी में था; और यह बात हम पहले से ही जानते हैं कि सावहनी एक प्रांत का नाम था। लेख में राजधानियों के ही नाम दिए गए हैं, इसलिये में समस्तता हूँ कि सावहनी भी किसी करने का ही नाम होगा।

डा० कृष्णा ने "तटी" में दीर्घ ईकार की मात्रा तो देखीं यो (पृ० ५४), परंतु उन्होंने उसे "ट" के साथ न पड़कर उसके धागेवाले "क" के साथ मिला दिया था। उन्होंने अपनी नकल में पल्लव के बाद लिखा तो "पु" दी है, परंतु उसे पढ़ा "प" है; और इसी के फल-स्वरूप उन्होंने "पारि-यात्रिक" पाठ रखा है। उसके बादवाले "गा" पर उन्होंने

१. अथवा शातहनी में ।

भ्यान ही नहीं दिया है। अपने "सकस्थागा" में उन्होंने जिसे
"क" माना है, वह स्पष्ट रूप से "त" है। "ठ" और "नि"
—जो उसके बाद के दे। अचर हैं—को उन्होंने पूरी तरह से
विलक्षण छोड़ हो दिया है। सेंद्रक में के एक शोशें को
उन्होंने "य" का एक अंश मान लिया है जो वास्तव में वहाँ
है ही नहीं। "र" पर इकार को मात्रा है, जिसे ढा०
कृष्णा ने अपने पुशाद में का "या" पढ़ा है। अचर के अंत
में दाहिनों और जो एक सीधों रेखा मान लो गई है, वह
अचर का कोई अंग नहीं है; और यह वात इहत्प्रदर्शक वाल
की सहायवा से स्पष्ट रूप से देखी जा सकती है।

यहाँ यह बात ध्यान रखने की है कि मयूरशर्मन् ने उस समय तक कोई राजकीय उपाधि नहीं धारण की थी।

लिपि के विचार से इस शिलालेख का काल सन् ३०० ई० के लगभग होगा। आगे चलकर "र" का जो चालुक्य रूप हुआ था, वह सेंद्रक में दिखाई देता है। डा० कृष्ण ने इसका जो समय (सन् २५० ई०) निश्चित किया है, वह अपनी गलत पढ़ाई के कारण किया है।

डा० कृष्ण ने जो यह शिलालेख हूँ इ निकाला है, उसके लिये और उसमें के जो अधिकांश अचर पढ़े हैं, उसके लिये हम लोग उनके कृतज्ञ हैं। इसमें अवश्य ही उन्हें बहुत परिश्रम करना पढ़ा होगा।

## परिशिष्ट ग

# चंद्रसेन और नाग-विवाह

चंद्रसेन (पृ० २४६, २५४)— जो यह कहा गया है

कि चंद्रसेन गया जिले का एक शासक था, उसके संबंध में

देखें। किनंधम कुत Reports खंड १६, प्र०४१-४२। जनरल किनंधम ने धरावत (कीवाडोल के पास के एक गाँव) में
यह प्रवाद सुना था कि यहाँ किसी समय चंद्रसेन नामक
एक राजा राज्य करता था, जिसकी बनवाई हुई चंद्र-पोस्तर
नामक भील, जो २००० फुट लेबी और ८०० फुट
चौड़ी है, अब तक मौजूद है। कहा जाता है कि उसने
एक अप्सरा के साथ विवाह किया था। वह बौद्ध विद्वाम
गुण्यमति से पहले हुआ था (प्र० ४८)। धरावत में किनंधम ने ऐसी मोहरें खोद निकाली थीं, जिन पर गुप्त-कालीन
अचर थे।

नाग-विवाह स्थार कल्याणवर्मन् का विवाह (पृ० २४६-२५५)—कल्याणवर्मन् के विवाह में एक यह विलच्छाता थी कि वह अपना विवाह करने के लिये मथुरा नहीं गया था, विलक्ष वधू ही पाटलिपुत्र में लाई गई थी। यह नागी की ही एक प्रधा थी कि कन्या-पन्न के लोग कन्या को लेकर वर-पत्त के यहाँ जाते थे और वहाँ उसका विवाह करते थे, जिसका पता श्रीयुत हीरालाल जैन ने पुष्पदंत के लिखे हुए अपने शाय-(=नाग) कुमार-चरियु के संस्करण में लगाया है। यह संघ करंजा संघमाला में सन् १-६३३ में प्रकाशित हुआ था। देखा उक्त संघ की भूमिका पृ० २७।

विशेष—मैंने ऊपर "अजंटा" रूप दिया है, जो मैंने विसेंट स्मिन कुत Early History of India प्र० ४४२ से लिया था। परंतु अन मैंने इस नात का पता लगा लिया है कि इसका शुद्ध उचारण "अजंता" है, "अजंटा" अशुद्ध है।

# शब्दानुकमश्चिका

ভা श्रंग ३४० श्रीतक ३०६ यंत्रवंदी ७५, ७८ प्रेयक-वृष्णि ३७६ अंबाला ७१, ७८ अचलवर्गम् १-३ मच्युत ७२, ७४, ७७, १६-६, र्यस्, रस्व, ३०स मर्जना ८४, १२६, १३०, १३८, १५२, १६१, १६२, १६४, १६६, २१०, २१६-२१८, २२४, २२६, २२८, **230, 855** सन्नयगढ़ ३२, १३८, १४४, 80% अञ्मिता भट्टारिका १६१, १६४, २१६ अधिष्ठान ४११

व्यनंतपुर ४३ स अनाम ३४२ अनु-गंगा-प्रयाग २६<del>-६</del>, २७०, POY, REE ध्यपञ्चाश १३० घपरांत २२०-२२२, २२४, २३२, २८०, ३४-६ ध्रफगानिस्तान ६१, १६६, २७३, २८७, २८८, ३२०, 380. 38€ धव् सालेह २६० अभिधान-चिंतामणि SAD अभिधानराजेंद्र ३२ श्राभिषेक-नाम १३८ व्यक्षिसार १७२ धागरकंटक २५६ थ्रमरावती १४८, १६०, १€१, ३७८, ३८६, ३६०, ३६६

भमरशतक ८१ समोधवर्ष ४५१ बाबाध्या ४६, १७४, २५६, ₹80 धारह २५० धरावली ३२६ अरिवर्मन ४३६-४३८, ४४० अधेशास ३६३ भर्दशिर १०६, ११८ अर्बुद २७२ बाबु द-मालव ३२२ अलबेखनी स्व, १०८, २५४, 854 धालवर ३२४ अवंती १६६, १६८, २२२, २२४, २७२, ३२४, ३२६. ३२८, ३८३ मबधि ६२ भवमुक्त २६४, ३००, ३०३ अविनीत कोंगसि ४२६,४३७, 834

स्रमन्द्रशतक दश स्रशंक २२७, ३२०, ३२२, स्रशंकियां ४४१ ४१४ स्रयोक्यां ४६, १७४, २४८, स्रशंकिरतंम २८५ १६० स्रयंक्यां २५८ स्रयंक्यां २५८ स्रयंक्यां ४००, ४०१, अरद्वर्थां ४००, ४०१, अरद्वर्थां ४००, ४०१, अरद्वर्थां ४००, ४०१, अरद्वर्थां ४६० स्रयंक्यां ४६६ स्रथंक्यां ४६६ स्रथंक्यां ४६६ स्रथंक्यां ४६६ स्रथंक्यां ३६६ स्रथंक्यां ४६६ स्रथंक्यां ४५६ स्रथंक्यां ४६६ स्रथंक्यं ४६६ स्रथंक्यं ४६ स्रथंक्यं ४५ स्रथंक्यं ४६ स्रथंक्यं ४५ स्रथंक्यं ४६ स्रथंक्यं ४६ स्रथंक्यं ४६ स्रथंक्यं ४६ स्रथंक्यं ४५ स्रथं ४५ स्रथं ४५ स्रथं ४५ स्रथं ४४ स्रथं ४५ स्रथं ४५ स्रथं ४५ स्रथं ४५ स्रथं ४४ स्रथं

#### आ

सांध्र १४, १६, ३८, ६६, १८०, १३८, १६६, १८०, १६४, १८८, १८८, १६६, १८२, १८४, २३१, २३८, २६६, २७१, २७६, २७६, २७६, २०६, ३०१, ३०३, ३४१, ३४८, ३६८, ३८४, ३८४, ३८४, ३८४,

श्रांघ्र श्रीपार्वतीय ३५७ स्रोध साववाहन २४३ सागरा ३२४ माहम-निवंदन ३१८ मादिराज २४६ आनंद ३७६ आबू ३२३ मामीर १००, ११४ १८८, १स्ट, २२४ २२६ २३८, २७२, २८०, २८६, ३२१, ३२४-३२८, ३४३, ३४४, ३४६, ३४८, ३४६, ३७३-३७६, ३८८, ४६३, ४८४ त्रामाहनी २० भाराला ४७३ सार्जुनायन—दे० 'धार्युना-यनग आर्थवर्मान १८३ भायुंनायन १६८, ३२१, ३२२, ३२४ बार्शी ३४८ बावंत्य १८८, २८६, ३२४

धाव ३००, ३०१ धावमुक्त ३००

ŧ

इंडो मीक ३३३, ३३४ इंडोनेशिया ३४६ इंदीर ७२, १८२ इंदीरखेडा १६, २२, ३८, ६६, ७१, ७४, ७८ इंद्रवत्त २२० इंद्रद्वीप ३३८, ३३८ इंद्रपुर १६, २४, ७१, ७४, ७८

३८२-३८८, २०४, ३७६, ३८२-३८८, ३६१, ३६४, ३६६, ४२४, ४०६, ४०८, ४२६, ४२८, ४३४, ४४४

ŧ

ईश्वरवर्ग्गन् १८३ ईश्वरसेन २३⊏, ३७३–३७४, उ

४७६, ४८१ उपसेन २६८, ३०३ उच्छ-करप १२६, २३६, 280, 288 उड़ोसा १०८ १८३, १८६, १६२, २७४, २७६ वसमदात २४, २८ उत्तरी सरकार २७७ उदयगिरि १२७, २१०, २२८, २६१, ३२५ उदयोन्दरम् ४१७, ४२३ उनियास ११५ उपायन ३१८, ३१६

事

ऋषिक ३४二

स

एटा ३-६ एड्क (बीद्ध स्तूप) १०० एरंडपर्ली ३००, ३०३

एरन ११३, ११४, १२६, उँचहरा १२६, २४०, ४७२, १६०, २१०, २१४, २६१, 744, 3:4, 3:0 840, RAC एलन, मि० १६० एखीर ३५६

> ऐयंगर ४३५ एवर ४३४ ऐरक ११४ मेरिकिस ११४ पंडाल २३२

यो बोड़का स. १४७ ब्रोब २७१, २७५ मोमगोड ४११ हों। धीरंगजेब ११-६

on. कंगवस्मेन २०१, २१४, २८३-२८७, ४४४, ४४६

कंतित ६० ६३

कंदसिरि ३८० कंबोडिया ३३८ ३४६, ४५३ ककुलब २१८ २१६, २२१ कक्कड जाट २५२ कच्छ १८६, ३३६ काण्य बंश १६, १८, २४३, 588 क्रधासरित्सागर स्प कदंब १४०, १४६, १६६, २०१, २१८, २३२, २७०, २७१, २८३, २८४, २६६, ४०७, ४२७, ४३३, ४३४, 834, 884, 881, 8X8, 843 कदंब राज्य १३७, १८० केनक २७२, २८१, २८२, रूद्र, रद्र, ४४४ कनिंघम २३, ३-६, ४०, ४४, 80, 52, 54, 55, 64, 52, ११३, १२२, १२३, १२८, १३२, १४३, १७४, १स्७, २१४, २३४, २३४,

३०४, ३६६, ४३८, ४६७, 800, 800 कतिष्क १८. २०, ४८, ८८, 42. POT 284, 243 कलीज इंट. ६० कन्या-दान ३१८, ३१६ कन्हेरी २२४, ३४६, ३६४, 350 कवना १४७ करंजा अंबमाला ४८८ करवार ३६५ कर्कीट नाग ६२, ८२, ११४, 334 ककीट नागर ११४, ११४, ११६, १२१-१२४, ३२२ कमादिक १३७, १३६ कर्तु पुर ३१४ कर्पटी दश, दर कलबुरी २३७ कलिंग १६६, १८६, १८६, १६२, २००, २२२, २२४, २३२, २७१, २७७, २७८,

२८०, २६४, २६८, ३००, ३१६, ४३३ कितानगर ३०० कलिंग-माहिषिक महेंद्र २७४ करिक स्ट. ३३५ कल्याग महारथी ३५४ कल्यामावर्मान ७७, २१८, २४२, २४६, २४७, २६१, 380. 850 कसेरमत ३३८, ३३६ कांकर २७६, २८६ कांगड़ा १०७, ३१४, ३१७ कांचनका ३२, १५३ कांचनीपुरी ३२ कांची २०४, २८३, २८४, २८७, २८५, ३००, ३०१, ३०३, ३६२, ४०६, ४२६, ४२७, ४२८, ४३०-४३२, 844 कांचीपुर ४११ कातारक २७४, २७६

क्रातिपुरी २-६ ३०, ६०, ६३-६४. ७२-७४, २३-६, २७० कांभोज स्ट काक ३२१, ३२४, ३२४-३२८ काकनाड ३२५ काकपुर ३२५ काकुस्थवस्मीन २८४, ४३६ 830 काठच्छ्री २३२ काठियाबाड़ १६८, ३२६, काण्यायन ३४२ ४३३,४३८ कात्यायिनी देवी ३८१ कान २८४, २८६, ४४५ काबुल ३४२ कामदात २४, २८ काम-रूप ३१५ कारपथ २५० कारले, मि० २२ कारलेलो ३-६, १२१ कारस्कर २४६-२४३, २४४ कारापाच २५०

कारी-तलई २४१ कालतीयक २७१, २८० कालभर्न ४१५ कालिका पुराग ३२ कालिदास २०६,२४८,२६७, RER काव्यमाला ८१, ८२ काशी १०, ६४, ३७२ काश्मीर स्र, २५१, २७३, २८८, ३३४, ३८४ किंडिया ६३ किट्टो ६२ कियान १४४ किलकिला १४, १४५, १४६, १४६-१५१, २२४, २६३, 304 किलकिला नाग ३ दर्द किलकिला वृष १४०, १४१ किष्किंचा २४८ कोतिवस्थेन २३२ कीर्तिषेगा ७५, ७७, २-६१

कीलहार्न ६, १८३, २१६, २१७, २४१. ४१३ क्तंतल १३७, १३८, १६१. १६४-१६६, १८०, १€२, १६६, २००, २१८, २२१, २२२, २२४, २८१, २८२, २८४, ४४२, ४४६, ४४१ कहर ४२२ क्रगाल ८७ कुत्रिांद ७३, ११४, ११७ १-४४ क्रवेर २६८, ३०३, ४४३ कुबेरनाग ८६, १३७ १५-६, १६४, १७६ कुमारगुप्त १८८,२१६,२१६ कुमारविष्णु प्रथम ४१२, 883, 880 कुमारविष्णु द्वितीय ४१-६, ४२१, ४२४, ४२६ कुमारविष्णु तृतीय ४१३, ४१८, ४२२-४२४ कुमारस्वामी, डा० १२८, 320, 388, 843

क्रम्हराइ २४३ कुराल २६८, २६६, ३०१, 803 करेंशी, मिठ शामिद ३७८, 305 कुशन ८, १८,३७, ४१,४७, प्रस् ६६, प्रस् स्१, स्१, £6, 806, 800, 888. ११४, ११८, १२८, १३०, १४२, १६४, १६४, १६८, न्दे, २०४, २०७, २११, ३१८, ३२१, ३३१, ३३४, 804 848 कुशन यवन १०८ कुरान संवत् २० कुशाल ८७ क्रम्यनपुर ३०२ ३०३ कुबर १५४ कुष्ण, एम० एच० ४८३, SEA SEE कुष्णुराज द्वितीय ८३ कृत्यावस्मेन ४३६, ४३७

कृषाशास्त्रो ३६०, ३८७, 3.66 कुष्णा २७७, २७८, २४६, 309, 306, 348, 848 कंडफिसस २४५ केन १४, १४५, १५४ केवट स्० कैलकिल वयन १४६, १४० कोक्स १३६, १८०, २००, सदश, सदस, सदध कीकणिवन्मेन् ४३६-४३६, कोल ३७६ कोडमान ३६६ कोच ४८० कोट ११७, १७६, २४६ कोट वंश ११७, २४६, २८६, マ프리 काटा दह कीहर २७७, ३०० कोष्टरिंग्टम ४७७ कोडवली ३६०, ३८६ कादबलिसिरि ३८१

कालायर २६०, २६३ काशल ७२, १३-६, १६६, 808, 85c, 858, 858, २००, २२४, २७१, २७४, २७६, २८७, २६६, ३०२, 원모다 काशला १४, १६४, १८१, १८३, १८६, १६२, २१८, २२२, २७६, २८७, २६३, २६४, ३०३, ३६८ कासम ३६, ४१, ५३, १५६, 240, 200 कासल-देव "काशल"। कोसला—दे० "कोशला"। कोडिन्य ३३७, ३६६, २७२, 343, 838, 883-888 843 कीता (कच्छ) ३२५, ३३४, ३३६, ३३७ सीटिएय ३०४, ३७६ कीमुदीमहोत्सव ७०, ७७, tas 608 508 500

287-240, 242-248, ₹44, ₹48 कीरव ४०१ कीराल २७० कीवाडील ४८७ 第1回日本 8 8 6 कीशांबी १०,३४,३७, ४८, ४३, १६८, १८०, २१२, २५४, २६२, ३०३, ३०६ काशिकापुत्र ३६७ ख खंडनाग सावक ३६८ संहसागरम्नका ३८१ सजुगही २१, १२२, १३२, 225 स्वरपस्ताम ८८ खराव्ही ८७ वर्षर ३२६ सर्परिक ३२१, ३२४ स्त्रामदेश १-६१ स्वारवेल १२४, १८८, २४७,

३०३, ३-६२

स्त्रेवर २७३, ३३० खोत १७, २१४, ४७१,४७८ ग गंग २८६, ३४३, ४२७,४३३, ४३४, ४३७, ४३६, ४४०, 888, 880, 845, 840 गंग-वंश ३५१, ४०२ गंगवाड़ी ४३-६ गंगा ४०, ४२, ४७ ८० गंज १३०, १४४, १४३, १४८, १४६, २४२, ४६८, 808, 800 गंजाम २७७ गंद्रर २०१, २८६, ३७६ गंधर्व-मिथुन स्प् गन-लच्मी स्प गजनकर श्री नाग ८० गणपक ३७५ गमापति नाग ७०, ७३, ७५, गुमाह्य स्ट २०६, २१२, २८६, २६०, २६६, २६७, ३०६, ३२४

गभस्तिमान ३३४, ३४० गया २४०, ४८७ गरदे, श्री २१ गरुद्वा स्थ, २४८, ३१६ गर्ग-संहिता स्१, स्७, १००-803 गर्दभित ३७६ गहरबार ६० गागेयदेव ४८२ गांधर्व ३३६, ३४० गांधार ३८४ गाधासप्तशती २०७ गारेना नाला १५8 गाहडवाल ६० गिंजा २१२, २३४ गिरुवन ८६ गुजरात १८० गुगापति ४८७ ७६,८०-८२,११४,१६६, गुप्त ११,२६, ६४, २४६, २४७, २६८, २६६, ४३३ 8XE, 848, 8=8

गुप्त लिपि ३४६, ३४७ गुप्त संवत् २३६, २३७, २८४, ३१६, ३३०, ३४६ गर्जर २३२ गृत २७२, २७६, २८०, 3=8 गह-शिव २७-६ गेरिनी ३१५ गोदावरी २७७. २-६६ गोनद वृतीय सर गापराज ३०८ गोपीनाम राव १२२ गोबिंदराज द्वितीय २०६ गौतम गोत्र ४३४ गावमीपुत्र ८, २२, १३६, 858 बाउस, एफ० एस० ७१, 88E म्बालियर ३०४, ४४० बटोत्कच २४६, २६-६ घटोत्कच गृहा १६१, २२६

चंड २२५ चंडसेन २४७, २४८, २४४, २५६, २८१ चंद बरदाई पर चंदेल ८८, ४८१ चंद्र २४६ २४८, २४२-न्यूप, ३१३ चंद्रगुप्त विकसादित्य ११, 239 चंद्रगृप्त प्रथम ७७, स्१, १२८, १७३, १७४-१७८ १६७, २११, २४६, २५3, रति देतर देतले देतर २७३ चंद्रगप्त द्वितीय ८६, १३७, १३८, १४६, १४६, १६४, १६४, १६७, १७७, १७८, १७८, २६०-२६२, २७३, २८१, ३१८, ३२१, ३२४, ३३३, ३४३, ४४१ चंद्रगण गृहा २२८, २६१

### [ १२ ]

चंद्रगप्त मंदिर ३२५ चंद्रगोभिन् २५१, २६२ चंद्रपाल २६० चंद्रपेखर ४८७ चंद्रभागा २७३, ३२८, ३३०, 338 चंद्रवर्मान ३०स, ३११, ३१२, 388 चदबस्त्री २८४, ४८३ चंद्रमाति २४७, ३६०, ३८४, 350 चंद्रसेन २५२, २४४, ४८७ चंद्रांगु १७ चंपा (कंबोडिया) १३८, 800 748 चंपा (भागलपुर) ६८, २७१, २७४, २७६, ३१६, ३४२, ३४३, ३४४, ३७३ चंपानगर ६८ चंपावती ६८, ७२, ७८, ११८, २६% चंपावती वंश ७४

चंबल ३०४ चक्र २०, २। चक्र पुलिद २०, २१ चक-चिद्र ७६, ७७ चणका ३०-३२, १४३, १६४, 87.8 चनका दे० 'चगाका" चनाव ३१६ चमक १३७ ३६० घरल नाग ४३-५६, ४८, Yes चराज ४० चर्नाक १६० चलका ३१ चलिकिरम्मसक ३=२ चातिसिरि ३८०, ३८२,३८५ चाँदा १स्२, २७६ चाटमूल प्रथम २८०, ३८३-३८७, ४०८ चाटमूल द्वितीय ३८०-३८३, ३८६, ३८८, ३८६ चाटसिरिका ३८२

चानका देव "चगका" चारुदेवी ४१ द चालुक्य १०=, २३०, २३२, REV चिरगाँव १४७, २००, २८४ चीवलद्रग २८४, ४८३ चुट ३६१ चुद्र १-६०, १-५१, ३६१,३६४, ३६६, ३६७, ३७०-३७२, वद्दे, वद्द, वस्त, वस्त, 807, 885, 838 चुदु-कुल ३४-६, ३४४ चुदुकुलानंद शातकार्शि ३६१, इद्ध, इद्ध चुदु मानव्य १८१, ४४२-888 चुदु सातकर्शिय ४४२ चरा ४२२ चूतपरसंब ४१५ चेदि संवत् २३४ चेदिय १८६, २३७, २३८ चेत्त्वर २३१

चील २०२, २०४, २८७, ३८२, ४२७,४३०,४४१ चै।पाडा ४८०

ख इतिसरि ३८१ स्वरपुर १२३ इतीसगढ़ २७६ स्विद्याहा १६१

जनमंजय ११८ जनमंजय ११८ जनमंजय ११८ जनम् ५२ जम्मू ५२ जयवंद्र विद्यालंकार ३४५ जयदंव प्रथम २४४, ३१६ जयदंव द्वितीय २४४ जयनाथ २४१, २४२, ४५१ जयवंद्र ११४, ११४, ३२२ जयवंद्र ११४, ११४, ३२२ जयवंद्र ११४, ११४, ३२२ जयवंद्र ११४, ११४, ३२२

जाट २४१ नानखट ४१, ४३, ४६, ४७, ११३, १२८ वार्स २४१ जार्तिक २५१ वालंबर १६२, १६४, १६६, १८८, ३१० वालप 💵 १ जावा ३४०, ३४४ जासी १०, ८०, १६३,२१४, २१४, ४६७, ४७१ जुनाह योवन १०६ जुब्क (वासिक्क) ५८, ८२ जुनागढ़ २४१, ३४३, ३६३ जैन स्इ. स्४, स्६ जाहियाबार ३२३ ज्येष्ठ नाग वंश २८ 45

भांसी १४० भोलम ३२४

ट टक्क ७०,११४, १३०, १८४ टक्क नाग ११५ टक्करिका ⊆२ टाक ⊑१, ⊑२ टाक-वंश ७०, ७४ टालेमी ६३ टिकारी ४⊆० टैगार व्याख्यान १०५ टॉक ११५ टवाक ३१५

हंग १२२

या ग्राय (=नाग) कुमार-चरियु ४८८

ਜ

सरबाह ३८० सलबर ३८० सहरीलो १४७ सोबाप ४११ साम्रपर्णी ३३८, ३३८ साम्रालिप्त २७१,२७४,२७६,

वालगुंड २८३, ३७१, ४३७, जैराज्य २७२, ४४६ 888, 888, तिगवा १२३ तिगोवा १२३, १२४, २१४ तिस्वा ४१ तुखार १०७, १०८, १४२, दत्तदेवी ४४८ \$83 तुखार-मुरुंड १४,२६६, ३३६ तुरुक्त ४.६, स्ट् तेलो-वंश ४८२ तेलप ४८२ त्रय नाग ५०, ५६, ५८, ७४ त्रिकुट १३६, १६६, १८२, २२२, २२४, २३२ विगर्श १८२ त्रिपिटक ४५३ विभिन्न १८७ जेक्टक १४७, २२०, २२१, २२४, २३७-२३६, ४८४, REA बैकूट संबत् २३४, २३७ त्रै-मृथिक २८१

बारी पावर ४७४ ਫ दंतपुर ३.६५ दत्तवस्मन् १६३ दमन २६८, ३०३ दमोह ३२६ दयाराम साहनी, राय बहा-हुर, ४२, १६३ दरवेश खेल २७३ दरेदा ४६८ दशों ४११, ४१३ दशनपुर २ स्इ. ४११ दशास्त्रमंघ स दह-गरा २४७ दहसेन २२०, २२४, २३७, 280 दाठा-वंश २७६ दामोदरसेन प्रवरसेन १३७. १३८, १६०, १६४

850, 803 दाविक २७३ दार्बीकोर्बी ३२७ दावींच २७३ दिवाकरवर्मम् महीघंघल १स३ दिवाकरसेन १३७, १४६, १६४, १७२ दीचित, के० एम० ४-६, ८३ दुरेहा १०, ७६, १४७, १४८, १६३, ४३८, ४६७, 808 इदिया १३७, १६१, २१६ देव ४१, ४३, २७२, २७३ देवगढ़ ११३, २०८, २१०, 287 देवगिरि २८० देवगुष्त १३८, १६७, २१६ देवनाग ७५, ७६, १०४ देवराष्ट्र ३०१-३०३ देवली 🗆३

दामादरसेन प्रवरसेन द्वितीय देवसेन ७८, १६१, १६२, १६६, १६७, १७३, २१०, चर्श, २२३, २२७ देवंद्रवर्मन ३०० वेष्ठरावृत १८३ देवपुत्र १०८, ३१८ देवपुत्र-शाहानुशाही ४०५ देवपुत्र वर्ग ३१७ दीर २७३ देशलताबाद २८० द्रोगाचार्य १४७, १४८, ४००, 808

> ध धनंजय २६८, ३०३ धनकस ३८० धनदेव २७४ धरावत ४८७ धम १७ धम-महाराज ४०७ धर्म-महाराजाधिराजः २०२, Rox धर्मवर्मन् १७, २६, २७

थम-सूत्र २५० धान्यकटक ४०८ धारण २४६, २४२ घारा ८१, २६०, ३२३ घारी २५२

न

नेविवर्द्धन २७, ८३, ८४, ८७, 88E 880 नेदिवर्गन प्रथम ४२२-४२४ नेदी १८, ६३, ८४ नेदी नाग १८, ६६, ८३, ८४, स्व, १स्व, ३१२ नकटी २१४, ४७८ नखपान १७ नगर ११६, १२० नगरधन ८४, ८७, ११€ सरावा ६४ नचना ३२, ८०, १२१, १२३, १२×, १२६, १३०, १३१, ८६, ११४-११६, ११८, १४३, १४४, १४८, १४८, २१०, २१३-२१४, २४०,

282, 850, 855, 368, 805-858 नरसराम्रोपेट ४२२, ४२४ नरद्रसन १६१, १६४, १७३, १७६, १८०, २१४, २१८-२२१, २२३-२२४ नमंदा १०८, १८२ नल १८५, १८१ नव ४५ नय-खंड ४२८ नवगढ ४२६ नव नाग २३, २६, ३४, ३७, 3C, 80, 8C, 48, 48, ४८, ४६, ६३, ६४, ६६-इस, ७०, ७४, २६७, २६४ नव-राष्ट् ४२८ नहपान १७, १८, २० नाग १६, १८, २६, २६, ३०, ३८, ६६, ६६, ७४, १८६, १६४, ३४०, ४०८, ४४६, ४८७

नाग गंगा ११३ नागदत्त ७१, ७२, ७५, ३०५, ३१०, ३१२, ३१४, ३२४ नागदेय ६२ मागद्वीप ३३६ नागपुर २७, ८३, ८६, ११८, १स्१, वस्४ नाग बाबा १२३ नाग मुलनिका ३६१ नाग यमुना ११३ नागर ११८, १२०, १२१, १२४, ३२२ नागर जाट १२० नागर त्राद्यण ११८ नागर लिपि १३०, १३१ नागरवर्द्धन ११६ नागर शिखर १२€ नागर शैली १२०, १२८ नागरी १३०, १३१ नाग वंश ३, १७, २२, २८, ३०, ३८, ४१, ६६, १८४ नागस ५३, ५४

नागसेन ७२, ७४, ७७, १६-६, रदस्-रस्र, रस्त्, ३०६ नागार्जुन ३७८, ३७६, ३८४, 3.50 नागार्जुनी कोड स्४, २०१. 300 नागीद ६२, १२६, १४४, १४३, ४६७, ४७१, ४७२, 801.858 माचना १४३, १४४ नासिक ३७४ नालंद २४० निर्मल पर्वत-माला ८५ नीकाबार ३३६ नोमाइ १८२ नीसराज २६६, ३०२ नेपाल ३४, १७८, ३०६, BIV नेपध १५२, १८४, १६०, १-69, २७१, २८०, २८७ नीगड़ १७, २३६, २४०, 850

प

पंचक स० पंचकर्षट ८२, ११५ पंपा १७६ वंपासर २५६ पद्धमित्र १८४, २१६ पतंजिति १०४, ३३०, ३३१ पदम पवाया १-६ पद्ममित्र १८५, १८७, २१६, 250 पदा वंश २१ पद्मालया ५० पद्मावती १६-२१, २४-२७, 30, 36, 88, XE, E8, € x, €=, vo, v?-v8, ٥٤-١٥٠ ٢٤, ٢٤, ٢٥٠ CE, 884, 886, 850, २६६, २७०, २६०-२६२, 338 पना १४, १३८, १४५, १४३, 308

परदी २२४

परम काम्बोज ३४७
परिमाजक महाराज ४८१
पालकाढ़ २८६, ३०१
पालक १६८, १८४, १८३,
२००, २०१, २०६, २२८,
२३२, २८६, २८६, २८८,
२८६, ३८६–३८६, ४०१,
४०७, ४१०, ४२०, ४२६,
४४८, ४४६, ४४७, ४८४,
४८६

पवाया २१, २४ पांचाल १७४ पांडव ४०१

वादिलिपुत्र ७७, १०७, १२८, १७३, १७४, १८७, २४४, २४४, २४७, २४८, २४४, २४७, २४८, २७८, २८०, २६०, ४८७

पाठक, मि॰ ८३ पाणिनि ३३१

पारजिटर, मि० १५, १८, ₹5, 38, 88, 88, Co, €0, €1, 183, 140, 184, 156, 155, ६६१, ३४४, ३४७ पारियात्रिक २८५, ४८३, 848 पार्थियन ३-६७ पार्वती ४८० पालक-शाक स्१ पालद स्१, ३१६ पिठापुरम २७७, ३८८ पिशुंड ३००, ३०१ पिष्ठपुर २७७, २७८, ३०० पुगार ४८३, ४८४, ४८६ पुरिकाचनका ३१ पुरिका २७, २६-३२, ७४, CX, ११८, १६8, १६१ पुरिषदात २४, २८, ३८६ पुलका ३१ पुलकेशिन प्रथम २३०-२३३ पुलकेशिम द्वितीय २७७, २५७

पुलिंद स०, स१, सर, १०० पुलुमावि २० पुलुमावि वृतीय ३८४ वृष्यपुर २४४, २८६ पुष्पभित्र १६, १८४, १८४ १८७, १८८, २१६, २२०, २२२, २२४, २२६, ३२४, BOS. 865 पूर्वीय घाट २७७ पृथिवी गीता ४६१ पृथिवीयेगा प्रथम ३३, ३४, \$30, \$36, \$30, \$80, १४६, १४७, १४८, १६४, १६७, १६८, १७०, १७२, १८२, २१४, २४२, २८४, 304 846 पृथिबीपेया द्वितीय १३०, १३१, १६६, १७३, २२१-२२३ विज्ञ ८४० पेनुकोड ४३६ पेरिप्तस ३२६ पेशावर ३२०

वेद्यापुरक १४७ . पाविदाह स्१ पीडू २७१, २७४, २८३, ३१४ प्रकास ३८२ प्रकाटक २७६ प्रदोष्त बम्मेन् १-३ प्रभाकर १८६ प्रभावती गुप्ता ८३, ८६, ८७, १३७, १३८, १४६, १६०, १६४, १७२, १७६, २१३, २१४, २२४, २३४, २३६. २४६, २४६, २४६, ४१४, 848

प्रवरपुर १६०, १६१, १६४ प्रवरसेन प्रथम ७, १०, ४७, ६७, १३६, १४१, १४३, १४४, १४८, १४८, १४८, १६४, १७२, १७४, १८१, १८४, १८६, २००, २०२-२०४, २०६, २०७, २१२, २२७, द्धप्र, २६२, इ३४, ३८६, ४०० ४०६, ४३१
प्रवरसेन द्विताच १६०-१६२, १६४, १७३, २१४, २१६, २१४, २४६, २४१, ४६४, १४१, १६४, १७१, १६४, १४१, १६४, १४४ प्रार्जन ३२१, ३२४, ३२६ व्यू ३४६

भतं साबाद ३८, ४१ फान-से ३४२ फान-हाड-सा ३४१ फा-हियान २६२, ३४४, ३४४, ४५२ फुनन ३४३, ३४४ फ्लीट ६, ११, ३२, ३४, ४४, ७१, १३१, १७०, १७८, २०८, २१६, २३६-२३८, ३१०, ३५७

ख वकसर १५८ बघेलखंड स, १०, ४स, ६०, €9. €3. बनवसी ३५६, ३६०, ३६४, 380 बनाफर दद, दह बनाफरी बोली ८८ बनारस ६, ६०, ८८, १७४ बाहुबल ३८०, ३८१ विपसिरिनका ३८? अपस्वामिन् ३८८ Sed Not बरमा ३३८, ३४२, ३४६ वर्न, सर रिचर्ड ४१, ४६ बरार १३६, १८०, १८२, १६0, १६१, २८१ बर्हतकांन १०८ बहिन नाग ५६, ४८, ७४ बलवर्मन ३०६, ३१०

बल्ख ३२१

२४४, २६४, २६६, २८२, बस्तर १८३, २७६, २५७, २६६, ३६४, ४२८ बहाबलपुर ३२३ बागाट ४०१ वामा २.८१ बालाबाट ३३, ६७, १३७, १३-5, १४६, १६१, १६४, १८०, २००, २०३, २१६, २१८, २८०, ३८० बालादित्य ११ विवस्फादि दय विजीर १४७ वीजापुर २३० बोदर १८५, १६० बोसलक्ष १०४ बुद्धदेव ११०, १६२, २२५, २७६, ३७८, ३६४, ३६६, 848 बुद्धवर्मन ४१३, ४१६, ४२२, ४२४, ४२७

बुद्धगुप्त ३३-६

बुलंदशहर १६, २५, ३८, ७१, 28€, 380 बुलंदी बाग ३७७ बुहलर, डा० ४३, १६१, १६२ १८३, २१६, २६४, २८५, ३७€, ३८५ ब्रह्म पलायम ३५४ ब्रहत-बागा ३-६५ बृहस्पति नाग ७४, ७६ बृहस्पति सब १४१, १४४ बेजबादा २५८, ३०१, ३०२ बेतवा १४७, ३०४ विक्ट्रिया १०२, १८७ बेक्ट्रियन (अर्थात जुशन)१०० बाध गया ८४, १२८, ३४१ बोरनिया ३४० बीख स्व. स्थ. स्थ. ४४, बाद्ध-धर्म स्२, ३८४ बोघायम २५० जसांड पुरासा १६, १७, ३१, देश, ५६, इंद, ७२, ७८, ec. ११७, १४२, १४३,

१४१, १६८, १७१, १८१, १८७, १८८, २३७, २६८, २७०, २७२, २७४, २७६, २७८, २८६, ३१३, ३३३, ३३४, ३४३, ३४६-३४८ ज्ञानंद २४ ज्ञामो लिपि १३१

भ

भगवत्गीता २६३, ४४-६
भगवानलाल दंद्रजो, डा० ३६०
भाँटदेवा ३८१, ३८२, ३८६
भद्रवस्मेन ३४३, ४०७
भर ६१, ४८१
भरजुना ४७५
भरतपुर ३२३
भरिदेवल ६१, ६२
भरहता ४७५
भरहता ४७५
भरहता ४७५
भरहता ४७५
भरहता ४७५
भरहता ४८, १२७, ४७२,

भवनंदी २५ भवनाग ८, ३२, ४८, ५७, ५८, ६३, ७५, १०५, १३६ भवभूति २१ भोडारकर, डो० धार० १४४, २३८

भाकुलदेव ४७४, ४८०
भागलपुर ६८, २६८
भागवत १४, १७, २०, ३१,
६४, ८८, ६०, १४४, १४८,
१४१, १६८-१७१, १८३,
१८४, १८७, १८४, २६६,
२७०, २७४, २७४, २८६,
३१४, ३१७, ३२२, ३२४३२६, ३४३-३४६, ३४८,

भागीरथी १२ भागीर १४७ भार-कुलदेव ४७४ भारगवेंद्रसिंह ४७६

305

भारद्वाज १३६, १४८, ३६८, 800-805 862 भारभुक्ति ६१ भार-शिव ५, ७-१३, १८, ३२-३४, ३६-३६, ४२, ४८. ४७. ४६. ६१-६३. इद, इ.ज. इंस्-७२, ७स, E3, E8, £2, £8, 807-१०४, १०७, १०€-११३, ११६, ११८, १२१, १२४, 850 850 808 SOE 100, 156, 161, 168, १-६६, १-६७ २०५, २०८, २१२, २४४, ३८७, ३८४, ४०६, ४४४-४४६, ४४६, 8E8, 8E4, 8E8 भारहत ६१, ६२ भाव-शतक २६, ७०, ८०, E1, 205, 250 भास २०६ भारकर सुपु शंघल १ सई भिलसा ३०४, ३२५

भीटा स्व, १४३ भीतरी २५१, २६१, ३०६ भीम प्रथम चालुक्य ३०१, 303 भोम नाग ६४, ६६, ७४, WE. POY भीमसेन २१२, २३३-२३५ मुटान ३१४ भूतनंदी १८, २०, २७, ३४, क्ष, इंड, १४१ भूभरा दे - 'भूमरा" भूमरा ११३, १२१, १२६-१२८, २०६, २०६, २१४, ३३६, ४६७, ४७१, ४७२ -804, 802-820, 828 मृत्य-बांच ३६६, ३५७, ३५७ भेड़ा घाट १०८, १३१ भैरव ६०, ४७८, ४७६ भोजक २७२, २८१, २८२, XXX भाजकट १६०, २७४, ४४६ भोगित १६, २६, २७

मंभिर ३८६ मंगाल ८६ मंगलनाथ ४७० संगलेश २३२ संटराज २६८, ३०३ मकर-तोरण १४८ मगर्च ३०, ३८, ६८, ८७, المع المحد मगघ-कुल २४६, २७=, २७६ मञुमदार, भार० सी० २३८, 800 मञ्जमदार, एन० ४२ मजेरिक ३८६ मक्तर्गर्वा ४७१, ४७४, ४७५ महपट्टि ३६६, ३६७, 885 मशिषान्य २७१, २८०, २८१ मशापुर ३१५ मियामद्र १-६ मत्तिल ७१, ७२, ७४, ७८, ३०६, ३१०, ३१२

म

मत्स्यपुराक १५, ६२, ६१, €३<del>-६४</del>, ११€, १२१, १४८--१४०, २०८, २१४, रहह, ३३४, ३३७, ३४३, ३४४-३४८, ३७४, ४३३, ४७६ मधुरा १२, १६, २०, २२, २४, २६, ३०, ३८, ३६, 83. 80-86, 68-66. £4, 40, 48, 43, 48, we. 48. 44. 840. १२८, १६४, २४७, २६६ २७०, ३१२, ४८७ मद्र ११४, ११८, १६४, १६६, १स्थ, २४०, २४१, १२४ मद्रक ८०, ११४, २४१-२४३, ३१६, ३६३ मनु १०५, १८०, ३४८ मयिदावेल ४११ मयूर शम्मन २०१, २८३-२८४, ३७१, ३€४, ४३४, 883-884, 853-855

मक ११५ मलय ३४० मलबस्तो ३४-६, ३६०, ३६६, ३६७ ३७०, ३७२, ४४२, 888 मलावार २२६ मलाया ३३८ मतावर १४ महाक्रीतार २७५, २७७ ३०१, ३०२ महाकुंडसिरी ३८२ महाचेतिय ३७२, ३८२ महावलवर ३८० महानदी २७७, २७८ महाभारत दर, स्द १००, १४७, १८६, १८२, १८३, २०३, २४१, २४३, २७३, २७४ २८०, २८१, २८६ ३३१, ३३४, ३४७, ४०६ 845 महाभैरव २१३, ४७८ महाभाजी ३६१

महामाघ २३६ महामेघ २८६ महारधी ३४४, ३६१ महाराजाधिराज ४०६ महाराष्ट्र २३२ महाराज २०२, २१३ महाबल्लम राज्जुक ३६७ महासेन ४१, ६४, २८४ महिष २७१ महीपी १८४-१८८ महेंद्र २७१, २८८ महेंद्रगिरि २७७, ३०० महेंद्रभूमि २७७ महेश्वर नाग ७१, ७४, ३१० मांडा ६० मांघावा १४२, २१६, ३२४ माकरी ४८३ माठर गोत्र ४३४ माशिषान्यज २७२ मादक १०६, १८६, १८८, ३१४, ३२१, ३२२, ३२४, वर्द, वर्ष

माधववस्मेन प्रथम ४३६, X3E 888 8X8 माध्ववसीन द्वितीय ४३६-४३८ मानवद्वीप ३३८ मानवधमेशास १०, १०४, 330 मानव्य ३६६, ४४१, ४४४ मानव्य कदंब १८१ मान-सार ११८ मालव ८२, ११४-११७,१२१ १२४, १६४, १८२, १८४, २१८, २३२, २७२, २८६, ३२१-३२४ ३२६-३२८ BOY, RES भालवा ११८, १३€ माहिपक २७१, २७७ माहियी १८१ माहिष्मती १८२, १८२, ₹50, 348 माहंगकच्छ २७७ बिरजापुर स, ६०, ६१, ६३ मित्र २३, १८६, १८७

मुंडराष्ट्र ३६४, ३६६ मुंबा ३६६ मुंडानंद ३५४, ३६४, ३६६ मुंडारी ३६६ मुद्रान्साचस २४७ मुरुं छ २०४, २०५ मुरु ह-तुखार १७२ मृषिक ५४६ मुविका २७२ मुसी २८२ मेकल १८०, १८२, १८४ मेकला १४, १६५, १८१-१८४, १८६, १६२, २००, २१८, २७६, २८७, २२३, 우손왕, 국이국, 국본다 मेच १८८, १६० मेचवर्ण ३४१ मेदिनी २७४ मेघातिथि १०४ मेत्ररीली २६१, २७६ में जल १३८, १८३, ३८८ मैक्किंडल ६३

मैत्रक २२२ मेस्र ४⊏३ मोकरि २८४, ४८४ माराएस, मि॰ २१८, २८४ मीचाट ३१ मीर्थ २२८ ३७७ म्लेच्छ स्ट, ३१७, ३३० 337, 338 म्लेच्छ-शूद्र २७३ ्य यहा वस्मेन १ ६३ यदक २७१, २८० यदुवंश ७०, ७४ यप स्१ वमुना ४७ यत्री २५१ यव ३४० यवन ३३०, ३३३-३३४ यवन (यान) स्ट यव स्१ यशः नंदो १८, १४, २७-३० 878

यशाधरा २२८ यशोवर्गन् २५१ याचना ३१८ याज्ञवरूक्य १०५ यादव ७०, १८३, १८४, १-६, ३११ यएह-ची २०५ युवानच्यांग १५४, ३७६, 340, 344, 8X8 युल हरे बीधेय ११४-११७, १६८, राजन्य १८८ ३२१-३२४, ३२७, ३७४, राजमहल १०८ 883 बाल्लमतिल्ला ३०२ योग स्ट, २८७, ३३३, ३३५, 234 थीवन (थीवा) ३३५

रसु २८४, ४६२ रसुमंश २२०, २४० रसाराग २३१, २३२

रव्यात देव- रमपाला राइस, मि० ३७०, ४३४, 883 राखालदास बनर्जी १२६. 850 राचन ४६२ राजवरंगियो ५८, ६२, १११, 335 राजन ४०५, ४०६ राजनीति-मयुख २८३ राजसहेंद्री २.६८ राजशेखर ११४, १३० राम (रामस) २२, २३, ४५० रामगिरि १६० रामगुष्त २५६, २६० रामचंद्र १७, २२, २४, २६ २७, २६० रामटेक १६० रामदाव २२-२४ रामकाट ४१२

रायपुर १८३ रावलपिंडी ३२० रावी ३२४ राष्ट्रकृट ८७, २०६ रातुल २२८ रिद्धपुर १६० तह १७०, ३०८ रुद्रामन् ३२७, ३३२, ३४३, ३६१-३६३, ३७४, ४४४ नहरीब ३३, ६७, ७३, २८६, 305 रुद्धर महारिका ३८२-३८४ रुद्रसेन प्रथम ७, ३२-३४, ६७, ७३, ७४, १३६, १४४, १44, १44; १६8, १६C; \$84-149 \$CO. \$C\$ २१३, २७४, २८७, २८६, ३०८, ३०८, ३११-३१३, \$48' ROC' 88E' 80E रुद्रसेन द्वितीय १३७, १५६, PEO, PEY, PEG, 969, १७६, २१३, २१५

रेमिल ३७४ रैप्सन २२, २४-२६, ४०, ४४, ४६, ११६, ११७, १८६, २३७, २६८, ३६०, ३६१, ३६७ रेग्न, मि० १२० रेग्नतास २५६

ल

लंका ११०, २७६, ३३६, 380, 387, 38X लक्जामंडल १८३, ३१२ लागहरत, मि० ३७८ नाट १६६, १६२, २२१, २२२ २२४, २२६, २३२ लाडीर ७८ लिच्छवी ३३, ७२, १७३, १७४, १७७, १७६, २४३-२४४, २४८, २४४, २४६, ३०६, ४६३ खशाई ३१४ ल्यूडर्स १२, २०, ४७

व वंचु नदी १०७ वंग २७६, ३८४ वंगर १७, २६, २७ वकाट १८७ वज्र-सूत्र ४५३ वनवास २८२, ३८२, ३८४ वनसपर २०,८७-८६, २४४, 343 वयलुर ४२४ बरहान द्वितीय २५६ बराहदेव १६२ वस्ता द्वीप ३३८, ३४० बर्मन ३२४ वल्लभ २३२ वसंतदेव ३४, २४७, ३०€ वसंतसेन ३४, २४७, ३०% वस २४२ वशिष्ठ गोत्र ४३४ बाकाट स, १४७,१४८, १४२ वाकाटक ५, ६, ११, १४, रूद, ३२, ३३, ६६, ६६,

७२, परे, प४, ४४, १०३, १०७, ११३, ११४, ११८, १२४, १२८, १३४, १४६, १४८, १६६, २०४, २०७, २१०, २२४, २३८, २६८, २८३, ३४४, ३८१, ३८२, ३८८, ४००-४०२, ४०४-४०६, ४०न, ४४०, ४४४, SSX' SX° SXS' SXX' 848 वाकाटक राज्य १३५ वाकाटक संवत् २४१ वाकाटक-वंशावली १६३-358 वागाट दे० "वाकाट" बाजपंच १४१, १४३ वाटघात्य २८१ बाहुक २०३ बाग्गी (बहादा ) २०६ बातापी २३० बायु पुरासा १७, १८, २१, ३४, ६८, ७२, ७८, ६०,

£5, 180, 185, 183, १4c, १49, १६८, १७१, १८३, १८४, १८६, १८८, १८१, २१०, २६७ २६८-२७२, २७४, २७६, २८६, ३१३, ३४०, ३४३, ३४६-344 बायपुष्य ६८ बासिवियुत ३८७ बासुदेव ३, १२, ३८, ४३, 88, 80, 85, 86, 800 बाहोक ७०, २४१ बाह्योक्त स्ट, १८४ विष्यक ६८, १४२, १५४, 885 800 853 858. १८६, २६७, ३४२, ३६५, इन्टर, ४०१ विंच्य-शक्ति १४, ३०, ३१, R. 884, 884, 884. १४८, १४६, १४०, १४१, १४४, १६२, १६४, १६८, १७१, १७३, १८४, १८४,

१८६, १६१, २००, २०१, २०४, २३०, २४०, २६७, PEC, PCE, 308, 3CC, 3 fe, 800, 803, 805. 868 880 880 विवस्फाटि ८७ विक्रमादित्य स्त, ४६२ विजय ४१४ विजयगढ़ ६०, ३२३ विजयदशनपुर २-६६ विजयदेवयम्मेन् २७८ विजयनंदिबस्मन् २७८ विजयनगर ३-६१ विजय-पनोत्कट ४२२ विजयपुरी ३७६ विजयस्कंद बर्मान् प्रथम ३.८.६ विजयस्कंद वर्मान् द्वितीय ४११, ४१६, ४१६, ४३२ विण्हुसिरि इद्दर विदिशा १४, १६, २४, २६, २८, ३०, ३७, ६३, ८४, CC 888 888 888'

१४०, ३०४, ३०४ विदिशा-नाग २६७ विदर १८१, १८४, १८० विद्याधर ८१ विचासागर, जेट १८६, १८७, 348 विन्यस्पाणि १८, ३०, ६८, 53 विलसन १८३, १८६, १८८ विशास्त्रोक ३८० विशिक १२० विश्वस्फटिक ८७ विष्णु ५.६ २३०, २६३. २६४. ३०६ विष्णुकर ३६१ विष्णुगोप प्रथम २४८, ३००, 302, 203, You, You, ४१६-४१८, ४२३, ४२६, ४२६, ४३१, ४३२, ४३८ विष्णुगोप द्वितीय ४२२-४२४ विष्णु पुरामा १७, २८, ३१, 33, 53, 58, 48, 40,

\$45-180 800 808 १८३, १८४, १८६, १८७, २४०, २६०, २६३, २६८-२७४, २७७, २८६, २८१, २८५, ३०६, ३१७, ३२२, ३२४. ३२८-३३०, ३३२. इक्ष, इक्ष, क्षर, व्यप्त, इप्र, ३४८, ३६४, ३४२, 88€, 8€0, 8€4, विष्णु यशोधर्मन् ३३४ विध्युवराष्ट्र २६१ विश्ववसीम् ३७४ विन्यानुद्ध १३ , १४४, २४६, 88= विषया अवंद ३६ : - ३६२,३६ स वीरक्षर्च ३.८४-३.६६, ४०२ ४०३, ४११-४१६, ४२०, ४२३, ४२८, ४३०, ४३२ वारकार्च दे -- 'वारकर्च''। वीरपुरुषदत्त ३७६, ३८१-३८६, ४८६

बीरवर्मन ४०३,४० स, ४१२, 888. 88E, 888, 884, 840, 833 वीरसेन २२, २३, ३७, ३८, 84, 84, 88 84-85 VE X= EY EE, US, ₩€, ७७, ७€, १०४, १०६ वृष नाग—देव ' नंदी नाग"। बेंगो २८५-२८७, २८६, ३०१, ३०३, ३८६ वेगा (बैन-गंगा ) २७६ वेस कंडिफसस २४५ बेसोस्ती ३३-६ वेल्रपतियम २०६, ४०४, ४१२, ४१३, ४२३, ४२४, ४२६ बेसर १२०, १२१ वेसर शैली १२०, १२८, वैजयंती ३६४, ३६८ वैदिश नाग १८ वैद्र्य १८५ वैष्यवी स्प

वागेल, बा० २००, २८१ व्याद्यदेव १४-६, २४२ व्याद्य नाग ७५, ७६ व्याद्यराज १-६८ व्याद्यसेन २२०, २२२, २२४

ı

शंखपाल ७१, ३११ शब्रोननी शब्री ३२० शक स्१, रस-१०१, १सस, २८४, २८७, ३३०, ३३१, 336 शक्तिवर्गम् २७८ शर्वनाथ २३६, २४० शवर २५४ शांतकर्ण ३८-६ शांतक सातवाहन ३५० शांतिवर्गन २२१ शांतिकी ३८१ शाक्यमान १८६ शावकांग्री प्रथम २०० शातकार्श द्वितीय ३-६०

शावहीन ४८५ शापुर प्रथम १०६, ११८ शापुर द्वितीय ३२०, ३२१ शारदाप्रसाद श्री १४, १४४, KEC. शालंकायन २०=, २७६ शानद ३१८ शास्य २५० शास्त्र १८४, २४०, २४१ शाहानुशाही ३१७, ३१८, ३२०, ३४०, ४४४ शिखर-शैली ४२२ शिखरस्वामी २५ स शिमागा ३६६ शिलपरल १२०, १२१ शिव ४१४ शिवखद बर्म्मम्-दे० 'शिव-स्कंद बम्मम्"। शिवदत्त २४, २५, २७, २८, 303 शिवदात-डे॰ "शिवदस्त"।

शातवाहन-दे०"सातवाहन"। शिवनंदी १-६, २०, २४-२६, २८, ४६, ६४ शिवनंदी स्वामिन १८, २८७ शिवपुर ३१६ शिवस्केद बस्सम् २०२, २०६, ३६१, ३६५-३६८, ३७२, वेदर, वेदद, वेस्र, वेस्र, 804, 800, 80C, 860-४१२, ४२०, ४२६, ४३०, ४३२, ४४२, ४४३, ४४७ शिवासिक १ स्व शिद्य २२, २६-३१ शिशुक ३७, १७१ शिश्चंद्रदात २२-२४ शिशुनंदी १८, २२, २४, २७, ₹5 शिधु नाग २५ श्चा १३, १४, १६, १८, १८, ४६, २२८ २८७, ४४४ शह ३२८

शर २७२, ३२६-३२⊏

शर-बाभीर स्ट शुर-वै।धेय २८६ श्रासन २.५४ शेष देव-- "शेषदाव"। शंपदात १६, १७ २२-२६ शोप नाग २२, २४, २७ शीशिक २८० शीशित २७१ शोडास २० शास्काट ३१६, ३३० शीदायम ३२= श्रीपर्वत २०१, ३७७, ३७८, ३८६, ३८६ श्री-पार्वतीय ३१५, ३५६, ३४६, ३४६, ३७६ श्रीमार कोंडिन्य ३४२ श्रीह्य संवत् २४४ त्रम् ७४, ७८, ३१० अतबस्मन ३४४

ष

पष्टी ३८१

स संभागपुर २६७, २६६ संन्यासी ४८१ सकस्थान ४८३, ४८४ सत्तना १४, १४४, ४७४ सतलज ३२३ सप्त कासता २८६ सप्तीव १८३ सम-तट २७४, २७७, ३१४, 388 समि देव-"स्वामिन्"। समुद्रगुप्त ४, ७, ३३, ४७, EU UP, US, UE, US, £9. 905, 900, 893, १२३, १२४, १३६, 880, 880, 858, 856, १६६, १७३, १७४-१८२, १८१. १८६, १८५, १८६, २०१, २०६, २११, २४०, 288, 28=-200, 208-२८०, २८३-२६६, ३०१-३३०, ३४१-३४६, ३७२,

३७४, ३६८, ४००, ४०१, 808 KOE 860 854 837, 880, 884, 884, 88€, 848-88E, 868-REA समुद्रपाल २६० सम्राट ६ सयिन्दक ४८३, ४८४ सरगुना १५२ सरहिंद १०६ सर्वे नाग ७२-७८ सहसानीक ३२१, ३२४, वर्ष, वर्ड सांची ३२५ सामेत १७८, २४६, २४६, 700 सातकार्ग १४१, ४४४ सातवाहन १३, १६, १८, ₹6, १=€, १७२, १€१, २००, २०१, २०४, २०५, २२८, २३८, २४४, २४४, ३३४, ३४२, ३४४, ३४५-

वहर, वहर, वहर, वहर, ३७२-३७४, ३७८, ३८४-३८६, ३८५, ३८६, ३६४, ४०२, ४०४, ४३३, ४३४. 888' 884 सावहनी ४८५ सारनाथ ८८ सासानी १८६, २०३, ३१८, ३२०, ३२१, ३४६ सिंध १७६, २८७, २८६, सिंधु नद २७३, ३२०, ३२६, **₹**₹8 सिंहपुर १८२-१८४, ३११, 328 सिंहल ३४१, ३४५, ३४७, 多老女 सिहबर्मन प्रथम १६३,३००, प्राच प्रश्च प्रश्-प्रश्य, 838-833 सिंतवस्मेन दितीय ३००, 880-88E 848 848 844, 844, 840

सिकंदर ४६३ सिक्स ३१४ सिद्यांतम् ३०० सियान २५० सिवनी ८४, १६० सीस्तान १८५, ३४७ सुंदर बम्मीन ७७, १७४, २४७, २४८, २४२ सु-गांग प्रासाद २४७ सदर्शन सागर ३६३ सपुष्प २४४ सुप्रतोक नगार १८६ सुप्रवीकर २१२ सुमात्रा ३४०, ३४४ सुरपुर १६, २४, ७८ सुराष्ट्र १६८, २२२, २२६, २७२, ३२४, ३२६, ३६३, ३७६ सुलैमान ३४८ सुशर्मन् १५, ४३३ सुसनिया ३११ मुरजमक १२२, १२३

संदक्ष ४८४, ४८६ सेन वर्मन १८३ सीम्य ३३६, ३४६ सीराष्ट्र—दे० "सुराष्ट्र"। स्कंद ६६ स्कंदगुप्त ७८, ८६, २२३, २२४, २२६, २५१, २७८ स्कंद नाग ६४, ७४, ७६, १०४ म्कंदवरमेन् प्रथम ४१२,४१४-88€ 88C स्कंदवरमंन द्वितीय ४०६, ४१२-४१६, ४१-६-४२१, ४२३, ४२४, ४२७, ४३०, 838 स्कंदबस्मंन त्तीय ४१७,४१८, ४२१, ४२३, ४२४, ४३१-४३३, ४३६, ४३७ स्कंदशिष्य ४१२, ४१३ स्रोराष्ट्र २७४, २८१, ४४६ स्पृत्तर, डा० २४४ रिमध, विसेट ३-६, २४,

२६, ३५, ३७-३६, ४४-४६, ४०-४२, ४४, ७६, १०६, ११६, १२६, १४६, १४७, २२७, २३८, ४८८ स्याम ३ स्थ स्यालकोट २४० स्वर्णाहिंदु २०, २१ स्वाति ३६८ स्वामिदत्त २६८, ३००, ३०२, 303 स्वामी २०

ह

हम्मसिरिणिका-दे० "हर्म्य-स्रोका" । हम नाग ४४-४६, ४८, ६४, 28 हयस-दे॰ "हय नाग"। हरिवंश ५२८ हरिवन्सन् ४३६ १८०, १६२, २१०, २२१,

२२३-२२७, २३१, २३३, २६४, २६७, २६८, ३०३ हर्मश्रीका ३८०, ३८१ हुर्य-चरित ७७, २८१ हस्तिन १७, २३६, २४० हस्तिभाज १६१, १६२, १६६, २२७, २२६ हरितवस्मन् २६८, ३०३ हाघोगु का १२०, १२४, २१७, 308 हारितीपुत्र १२०, ३४२, ३६८, ३७१, ४४२ हारीत गोत्र ४३४ इति, डा० १४३, १८३, ३५७ हिंद राजवंत्र ८३ हिरंजकस ३८२ होरहडगर्वा ४११ होरानंद शास्त्री, डा० ३७७, 348 हरियेख १६२, १६६, १७३, हीरालाल, रा० वहा० १४ E8, EE, 884, 860

### [ 80 ]

होरालाल, जैन ४८८ ६० हुर्मजद १८४ हैमचे हुव्क (हुविव्क) ४३, ५८, ६२ हैदरा हुग ८८, २२२, २२३, २४१, होशंग

२०८, ३३४ हेमचंद्र ७०, २४० हेदराबाद १३८, १८० होशंगाबाद २८, ४८, ८४







D.S.A. 90.

### CENTRAL ABCHABOLOGICAL LIBEARY NEW DELHT

Issue Record.

Catalogue No. 934.01/Var - 9921.

Author Varma, Ramchandra. (Tr).

Title-Andhkara-Yugina Enerata.

Bostower Ho. Date of Issue | Bake of Returns

"A book that is shut is but a block"

ARCHAEOLOGICAL

GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

Department of Department of Archaeology

Please help us to keep the book clean and moving: